
JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah 

Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96 

https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB 
 

  

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024 

 

81 
 

Kajian tentang Otoritas Sunnah Non-Tasyri’iyyah 
menurut Yusuf Al-Qaradhawi 

 

Agus Setiawan1) 

1) Dosen Hukum Ekonomi Syari’ah, Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Fattah Pacitan 
Email: aguswawan2016@gmail.com 

Muhadir Ma’had Aly Al-Tarmasi  Perguruan Islam Pondok Tremas Pacitan 
 
 

 
Keywords: 
Sunnah 
Authority, Non-
Tasyri'iyyah, 
Yusuf Al-
Qaradawi 
  

 Abstract  
Currently there are two terms that have developed to designate what originates from 
the Prophet Muhammad SAW, Hadith and Sunnah. Hadith experts do not differentiate 
between Hadith and Sunnah, which in their terms, both mean everything that 
originates from the Prophet Muhammad, whether in the form of his words, deeds, 
decrees and characteristics, and these characteristics are in the form of physical 
characteristics. , morals, and behavior, and this applies both before he became a 
Prophet and after. The scholars question whether the Prophet's speech, opinions and 
actions relating to worldly affairs have the authority that binds Muslims as much as 
the Prophet's speech, opinions and actions regarding religious matters? Many 
scholars have studied this issue at length. Among them is Yusuf Al-Qaradawi who has 
carried out a study of the hadiths of the Prophet Muhammad until he came to the 
conclusion that non-tasyri'iyyah sunnah does not have binding authority, whether in 
the form of news, commands or prohibitions. 

 
 
 
Kata Kunci: 
Otoritas 
Sunnah , Non-
Tasyri’iyyah,  
Yusuf Al-
Qaradhawi 
 

Abstrak 
Saat ini terdapat dua istilah yang berkembang untuk menunjuk apa yang bersumber 
dari Nabi Muhammad SAW, Hadits dan Sunnah. Para ahli Hadits tidak membedakan 
antara Hadits dan Sunnah, yang dalam term mereka, keduanya berarti segala hal 
yang bersumber dari Nabi Muhammad Saw, baik berupa perkataan, perbuatan, 
penetapan dan sifat-sifat beliau, dan sifat-sifat ini baik berupa sifat-sifat fisik, moral, 
maupun perilaku, dan hal tesebut berlaku baik sebelum beliau menjadi Nabi maupun 
sesudahnya. Para ulama mempersoalkan apakah pembicaraan, pendapat, dan 
perbuatan Nabi yang berkaitan dengan urusan duniawi memiliki otoritas yang 
mengikat umat islam sebagaimana pembicaraan, pendapat dan perbuatan Nabi 
tentang masalah agama? Banyak ulama telah menelaah persoalan tersebut panjang 
lebar. Di antaranya adalah Yusuf Al-Qaradhawi yang telah melakukan telaah 
terhadap hadits-hadits Rasulullah SAW hingga melahirkan kesimpulan, sunnah non-
tasyri’iyyah tidak mempunyai otoritas yang mengikat, baik yang bersifat berita, 
perintah maupun larangan. 

 

 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB
mailto:aguswawan2016@gmail.com


JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah 

Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96 

https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB 
 

  

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024 

 

82 
 

Pendahuluan 

Nabi Muhammad SAW adalah seorang Rasul yang membawa risalah dari Allah SWT 

Sebagai Nabi dan Rasul. Sebagai Nabi beliau merupakan Uswatun Hasanah dan sebagai Rasul 

beliau juga wajib untuk ditaati sehingga apa yang datang dari beliau hendaklah diterima dengan 

ketaatan sepenuh hati sebagai bukti seseorang dianggap beriman dan apa yang beliau larang 

hendaklah dihindari. Sebagai salah satu bukti bahwa seseorang benar-benar mencintai Allah 

adalah dengan cara mentaati dan mengkuti Rasulullah SAW. Apa yang datang dari Nabi dalam 

masalah-masalah agama adalah mutlak dan apa yang bukan dari Nabi dalam masalah agama 

adalah tertolak. Dalam kata lain konsep mengikuti beliau dalam segala aspek kehidupan adalah 

suatu keharusan tanpa ada tawar-menawar terlebih dalam urusan agama yang memang 

merupakan misi utama beliau sebagai Nabi atau Rasul.  

Namun selain sebagai seorang Nabi dan Rasul beliau juga adalah manusia biasa 

sebagaimana manusia yang lain. Beliau juga memiliki kebutuhan jasmani dan ruhani, memiliki 

keinginan dan selera dan memiliki kebiasaan-kebiasaan dalam kehidupan sehari-hari beliau. 

Ketetapan beliau dalam kapasitas beliau sebagai Rasul merupakan sumber syariat yang tidak 

diperdebatkan, karena memang otoritas beliau sebagai Syari’ atau pembuat hukum syariat 

telah disepakati secara konsensus (ijma’) oleh semua ummat Islam.  

Ketetapan-ketetapan beliau yang tertuang dalam hadits-hadits beliau memiliki otoritas 

sebagai sumber hukum kedua setelah al-Qur’an. Namun apakah segala yang datang dari beliau 

sebagai manusia biasa dalam konteks bahwa sebagian perbuatan dan perkataan beliau yang 

muncul dari sifat kemanusiannya (Jibillatul Basyariyah) juga merupakan sumber syari'at yang 

mengikat. Sebagian ulama’ kemudian ada yang berpendapat bahwa sebagian perbuatan dan 

perkataan beliau yang muncul dari sifat kemanusiaan tersebut tidak tergolong ke dalam sunnah 

yang wajib diikuti, sehingga memunculkan istilah Sunnah Sunnah Non-Tasyri’iyyah. Para ulama’ 

ini berpendapat bahwa setiap hadits Rasulullah SAW hendaklah diketahui dalam kapasitas apa 

sunnah atau hadits itu muncul. Apabila dalam kapasitas Muhammad sebagai Nabi atau Rasul 

maka sunnah tersebut tasyri’iyyah, sedang dalam kapasitas sebagai ‘manusia biasa’ maka itu 

sunnah non-tasyri’iyyah. Sikap umum ummat Islam memandang bahwa hadits yang 

terumuskan dari sunnah yang hidup saat itu mempunyai harga mati yang tidak dapat ditawar-

tawar lagi dan sebagian ulamapun kurang memiliki perhatian khusus dalam kajian tentang 

sunnah tasri’iyyah dan sunnah non-tasyri’iyyah.  

Sehingga di antara mereka ada yang cenderung memandang semua sunnah sebagai 

syari’at yang mengikat (Al Sunnah Kulluha Tasyri’iyyah), artinya mereka memiliki 

kecenderungan menggeneralisasi sunnah sebagai syari’at atau kebenaran mutlak atau sebagai 

produk jadi. Sehingga pada gilirannya sulit membedakan mana hadits yang bersifat mutlak 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB


JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah 

Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96 

https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB 
 

  

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024 

 

83 
 

(terutama yang berkaitan dengan akidah dan ibadah) yang terbebas dari ikatan ruang dan 

waktu, dan mana pula hadits yang bersifat nisbi (menyangkut muamalat, pergaulan hidup, adat 

kebiasaan, yang lebih mencerminkan suatu tradisi atau sunnah yang hidup pada suatu fase 

penggalan sejarah tertentu) yang terikat oleh ruang dan waktu. Sebagian lagi menganggap 

bahwa hadits-hadits atau sunnah Rasulullah SAW tesebut adalah sekedar sebagai fragmen 

sejarah biasa yang tidak memiliki otoritas apapun terhadap kehidupan masa sekarang. Sehingga 

mereka cenderung berpendapat mendekati pendapat kelompok sekuler, yang ingin 

memisahkan semua urusan dunia dari campur tangan wahyu melalui perantaraan Nabi 

Muhammad sebagai utusan Allah yang berfungsi menjelaskan dan memberikan batasan bagi 

syari’at agama.  

Dalam rangka mencari pemahaman yang benar dari kedua golongan tersebut, sebagian 

ulama’ yang konsen pada masalah-masalah keberagamaan kaum muslimin kemudian mencari 

rumusan yang bisa dijadikan landasan dalam memandang sunnah secara benar dan 

menempatkannya pada posisi yang layak sebagai salah satu sumber hukum islam. Lahirlah 

kemudian pemikiran yang membagi sunnah tersebut menjadi sunnah tasyri’iyyah dan non-

tasyri’iyyah. Sunnah tasyri’iyyah adalah sunnah yang berkaitan dengan masalah keagamaan 

secara pasti sehingga memiliki otoritas yang mengikat sebagai sumber syariat. Sedang sunnah 

non-tasyri’iyyah adalah sunnah Rasul yang merupakan hal-hal yang tidak berkaitan langsung 

dengan aspek keagamaan melainkan berkaitan dengan beberapa masalah tertentu dalam hal 

urusan keduniawian sehingga tidak memiliki otoritas yang mengikat dalam pembentukan 

hukum islam .  

Dalam pada itu, tampillah beberapa ulama’ dan cendekiawan muslim untuk mencoba 

merumuskan dua macam sunnah tersebut. Sebut saja misalnya Syaikh Mahmud Muhammad 

Salthut, At-Tahir Ibnu Assyur, al-Qarafi, Syah Waliyullah ad-Dahlawi, Rasyid Ridho dan lain 

sebagainya. Terutama yang langsung menggunakan istilah non-tasyri’iyyah ini seperti Yusuf Al-

Qaradlawi dalam kitabnya Assunnah Mashdaran Lil Ma’rifah wal Hadarah.  

Pembahasan 

A. Biografi Yusuf Al-Qaradhawi  

Nama Yusuf Al-Qaradhawi mungkin tidak asing lagi di sebagian telinga umat Islam. 

Beliau adalah salah seorang ulama` kontemporer  yang banyak memberikan sumbangan 

pemikiran tentang Islam melalui karya-karyanya.  

Nama lengkapnya adalah Yusuf bin ‘Abdullah bin ‘Ali bin Yusuf, yang kemudian 

populer  dengan sebutan Yusuf Al-Qaradhawi.1 Dilahirkan disebuah desa terpencil 

 
1 Tarmizi M. Jakfar, Otoritas Sunnah Non-Tasyri ‘iyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, (Jogjakarta: Ar-Ruzz 

Media, 2011), hlm. 35.  

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB


JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah 

Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96 

https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB 
 

  

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024 

 

84 
 

pedalaman mesir, Shafth al-Turah, tepatnya pada 9 September 1926.2 Ayahnya ‘Abdullah 

adalah anak dari seorang pedagang sukses haji Ali al-Qaradhawi. Mengutip cerita pamannya, 

al-Qaradhawi menuturkan bahwa nenek moyangnya dari pihak ayahnya ini dahulu berasal 

dari sebuah daerah yang bernama al-Qaradhah dan namanya dihubungkan kepada nama 

daerah tersebut, sehingga Ia dikenal dengan panggilan al-Qaradhawi dan bukan al-Qardhawi, 

seperti yang biasa diucapkan oleh orang Syam. Sedangkan ibunya berasal dari keluarga al-

Hajar, sebuah keluarga pedagang dan sangat terkenal dengan kecerdasannya. 

Ayahnya meninggal saat al-Qaradhawi berumur dua tahun. Dan setelah itu yang 

menjadi pengganti ayahnya adalah paman beliau yang bernama Ahmad,3 yang turut 

membantu dan menanggung kebutuhan hidup serta biaya pendidikannya. Di bawah asuhan 

ibu dan pamannya, pada usia dini beliau telah mulai belajar ke Kuttab, sebuah tempat yang 

biasanya khusus untuk belajar dan menghafal al-Qur an. Untuk pertama kali, beliau belajar 

pada Kuttab Syaikh Yamani. Di Kuttab ini beliau hanya bertahan satu hari karena tidak setuju 

dengan metode pengajian Syaikh Yamani yang sering memberikan hukuman kepada 

muridnya tanpa sebab yang jelas, termasuk kepada dirinya, terlebih apabila hukuman yang 

diberikan itu dirasakan sebagai sebuah kezaliman.  

Kezaliman yang menimpa dirinya itu telah menyebabkan dirinya memutuskan untuk 

tidak datang lagi ke Syaikh mana pun dalam rangka belajar al-Quran untuk beberapa lama. 

Sampai akhirnya ibunya meminta agar beliau bersedia untuk belajar di Kuttab Syaikh Hamid. 

Ibunya berjanji akan menitipkannya kepada Syaikh Hamid dengan baik. Akhirnya beliau 

bersedia dan diantar ibunya belajar ke Kuttab Syaikh Hamid. Al-Qaradhawi menuturkan 

bahwa Syaikh Hamid memulai mengajarkan kepadanya hafalan al-Qur’an dari Juz ‘Amma 

dengan cara terbalik. Namun ketika sudah sampai pada pertengahan al-Qur’an Al-Qaradhawi 

mengikuti pamannya berdagang selama kurang lebih 10 bulan, setelah itu Al-Qaradhawi 

melanjutkan lagi menghafalkan al-Qur’an kepada Syaikh Hamid karena khawatir akan 

terhenti belajarnya. Karena kesungguhan dan kecepatan menghafalnya ia berhasil 

menghafalkan seluruh al-Qur’an pada usia Sembilan tahun lebih beberapa bulan.4  

 
2 ‘Isham Talimah, Manhaj Fiqih Yusuf al-Qaradhawi, terj. Samson Rahman, (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 

2001), hlm. 3. Secara geografis desa ini terletak persis antara kota Thantha, ibu kota provinsi Al-Gharbiyyah, dan 

kota Al-Mahallah Al-Kubra, sebuah kota kabupaten (markaz) paling terkenal di provinsi Al-Gharbiyyah, yang 

berjarak sekitar 21 kilometer dari Thantha dan 9 kilometer dari Al-Mahallah Al-Kubra. Semula desa tempat 

kelahiran Al-Qaradhawi ini bernama Shafth al-Qudur, namun ia tidak tahu kapan berubah nama menjadi Shafth al-

Turab. Demikian pula nama Shafth al-Turab yang sekarang ini, pada awalnya bernama Shafth Abi Turab, kemudian 

kata abi-nya dibuang, sehingga ia dikenal dengan Shafth Turab. Al-Qaradhawi, Ibn al-Qaryah wa al-Kuttab, (Kairo: 

Dar al-Syuruq, 2002), hlm. 104.  
3 Tarmizi M. Jakfar, Otoritas Sunnah Non-Tasyri ‘iyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, hlm. 37.  
4 Tarmizi M. Jakfar, Otoritas Sunnah Non-Tasyri ‘iyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, hlm. 46.  

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB


JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah 

Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96 

https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB 
 

  

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024 

 

85 
 

Ketika memasuki usia 7 tahun, Al-Qaradhawi mulai memasuki sekolah dasar yang ada 

di kampunya. Sama halnya seperti belajar di kuttab, di sekolah pun ia mencapai prestasi 

yang baik. Setelah menamatkan sekolah dasarnya, beliau sekolah di Al-Ma`had al-Dini, salah 

satu cabang lembaga pendidikan Al-Azhar yang terdapat di Thantha. Pada saat itu umurnya 

adalah 14 tahun. Di sekolah inilah beliau menghafal Matan Jurmiyah, Nur al-idhah dll. Pada 

tahun kedua beliau tidak hanya membaca kitab Ihya` Ulumuddin dan Minhajut Tholibin, tapi 

juga membaca buku-buku lainnya. Ketika masuk tahun ke Empat madrasah ibtidaiyyah, 

beliau resmi mendaftar sebagai anggota Ikwanul Muslimin. 

Al-Qaradhawi ditinggal oleh ibunya mengahdap Allah Swt pada umur kurang lebih 15 

tahun, hidup seorang diri pada saat-saat belas kasih sayang kedua orang tuanya sangat 

dibutuhkan. Akan tetapi Allah telah menggantikan kasih sayang ibunya dengan kasih sayang 

nenek dari pihak ibu dan empat bibinya. Kemudian pada usia 18 tahun beliau memasuki 

sekolah Tsanawiyah (Setingkat Aliyah atau SMU di Indonesia)5. Setelah lulus beliau 

melanjutkan ke Fakultas Usuluddin di bidang studi al-Quran dan al-Sunnah.6 Pada tahun 

1952/1953 beliau lulus S1 dengan predikat juara pertama. Kemudian melanjutkan 

pendidikan ke bahasa arab selama dua tahun. Di jurusan ini pun beliau lulus dengan 

peringkat pertama. Dari sini beliau memperoleh ijazah internasional dan sertifikat tenaga 

pengajar. Pada tahun 1957 beliau melanjutkan studinya ke lembaga tinggi riset dan 

penelitian masalah-masalah islam dan perkembangannya selama 3 tahun. Kemudian pada 

tahun 1960 melanjutkan studinya di Pasca Sarjana universitas Al-Azhar Kairo jurusan Tafsir-

Hadist. Ketika mengikuti ujian akhir untuk meraih gelas magister, tidak seorangpun dari 

teman-temannya yang lulus. Hanya beliau yang lulus dengan predikat amat baik.7 

Selanjutnya, beliau meneruskan pendidikannya ke program doctor pada universitas 

yang sama. Semula diperkirakan selesai dalam waktu dua tahun, namun perkiraan tersebut 

meleset, kerena sejak tahun 1968 hingga tahun 1970 beliau ditahan oleh penguasa militer 

Mesir atas tuduhan pro terhadap gerakan Ikhwan al-Muslimin. Setelah bebas beliau hijrah 

menuju Qatar dan di sana sempat mendirikan Fakultas Syariah di Universitas Qatar. Pada 

saat yang sama, ia juga mendirikan Pusat Kajian Sejarah dan Sunnah Nabi. Ia mendapat 

kewarganegaraan Qatar dan menjadikan Doha sebagai tempat tinggalnya. Faktor lain yang 

menyebabkan keterlambatan program doktornya adalah situasi Mesir ketika ditimpa krisis 

politik menghadapi peperangan dengan Israel pada 1973. Ketika krisis ini mulai reda, beliau 

mengajukan disertasi yang sudah disiapkannya untuk diuji. Disertasi yang berjudul al-Zakah 

Wa atsaruha fi hall al-Masyakil al-Ijtima`iyyat ini dapat dipertahankannya dengan baik, dan 

 
5 Tarmizi M. Jakfar, Otoritas Sunnah Non-Tasyri ‘iyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, hlm. 54.  
6 Tarmizi M. Jakfar, Otoritas Sunnah Non-Tasyri ‘iyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, hlm. 55.  
7 Tarmizi M. Jakfar, Otoritas Sunnah Non-Tasyri ‘iyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, hlm. 59.  

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB


JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah 

Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96 

https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB 
 

  

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024 

 

86 
 

karena itu beliau berhasil lulus meraih gelar doctor dalam ilmu tafsir dan hadist dengan 

predikat amat baik pula. 

Al-Qaradhawi termasuh salah seorang ulama yang banyak meniti karier, baik formal 

maupun non-formal antara lain pernah menjabat pengawas pada Akademi Para Imam di 

bawah Kementerian Wakaf Mesir, bagian Administrasi Umum untuk masalah Budaya Islam 

di Al-Azhar, kepala sekolah menengah di Qatar pada tahun 1961, pada tahun 1973 dipercaya 

sebagai ketua jurusan Studi Islam di Universitas Al-Qatar. Sedangkan karier yang tidak resmi 

atau non-formal diantaranya sebagai juru dakwah.8 Karena banyaknya orang menaruh 

kepercayaan kepada Al-Qaradhawi diminta untuk menjadi anggota banyak lembaga dan 

pusat-pusat keislaman serta lembaga-lembaga riset, dakwah, ekonomi, dan sosial. Menurut 

catatan Isham Talimah, ada beberapa lembaga dimana Al-Qaradhawi menjadi anggotanya 

diantaranya:  

1. Anggota pada majelis Tinggi Pendidikan di Qatar dalam masa beberapa tahun. 

2. Anggota Majelis Pusat Riset Kontribusi Kaum Muslimin dalam Peradaban yang berpusat di 

Qatar. 

3. Anggota Lembaga Fiqh Islam, yang berafiliasi pada Liga Muslim Dunia yang berpusat di 

Makkah. 

4. Tenaga Ahli Lembaga Riset Fiqh yang berada dibawah naungan Organisasi Konferensi 

Islam (OKI). 

5. Anggota Lembaga Riset Maliki untukPeradaban Islam “Yayasan Ahli Bait” di Yordania. 

6. Anggota Dewan Penyantun Internasional Islamic University Islamabad Pakistan. 

7. Ketua Dewan Pengawas Bank Islam di Qatar. 

8. Ketua Dewan Pengawas Bank Islam di Qatar Internasional. 

9. Ketua Dewan Pengawas Bank Takwa di Swiss. 

10. Anggota Yayasan Media Islam Internasional di Islamabad, Pakistan. 

11. Ketua Majelis Organisasi Budaya al-Balagh untuk Pengabdian terhadap Islam melalui 

internet. 

12. Ketua Majelis Fatwa dan Riset untuk Eropa. 

Demikian banyak dan beragamnya aktifitas Al-Qaradhawi, beliau masih memanfaatkan 

hari-harinya untuk menulis makalah seminar, artikel dan banyak buku-buku. Di sini penulis tidak 

akan menuliskan semua karya-karya beliau, mungkin hanya akan memaparkan sebagian kecil 

saja  dari ratusan karya-karya beliau di dalam berbagai bidang.  

1. Bidang fiqih dan ushul fiqih:  

a. Al-Halal wa al-Haram fi al-Islam 

 
8 Tarmizi M. Jakfar, Otoritas Sunnah Non-Tasyri ‘iyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, hlm. 77-83.  

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB


JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah 

Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96 

https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB 
 

  

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024 

 

87 
 

b. Fatawa Mu`ashirah 

c. Taysir al-Fiqh : Fiqh al-Shiyam 

2. Bidang ekonomi Islam  

a. Figh al-Zakah (dua jilid)  

b. Musykilat al-Faqr wa Kaifa ‘Alajaha al-Islam  

c. Bai’ al-Murabahah li al-‘Amir wa al-Syira 

3. Bidang ulum Al-Qur’an dan Sunnah  

a. Al-Shabr wa al-Ilm fi Al-Quran al-Karim 

b. Tafsir Surah al-Ra`d. 

c. Al-Muntaqa fi al-Taghrib wa al-Tarhib 

4. Bidang Akidah  

a. Al-Iman wa al-Hayah 

b. Al-Iman bi al-Qadr 

c. Wujudullah 

5. Bidang fiqih perilaku  

a. Al- Hayah al-Rabbaniyah wa al-ilm. 

b. Al-Niyyah wa al-Ikhlas 

c. Al-Tawakkal  

6. Bidang dakwah dan tarbiyah  

a. Tsaqafah al-Da`iyyah 

b. Al-Rasul wa al-Ilm 

c. Al-Tarbiyyah al-Islamiyyah wa Madrasah Hasan al-Banna  

7. Bidang Gerakan dan Kebangkitan Islam  

a. Al-Nas wa al-Haqq  

b. Ummatuna bain al-Qarmain  

c. Jail al-Nashr al-Mansyud  

B. Otoritas Sunnah Sebagai Sumber Ajaran Islam  

Sebelum lebih jauh membahas otoritas sunnah perlu diketahui pengertian istilah 

hadits dengan sunnah. Saat ini terdapat dua istilah yang berkembang untuk menunjuk apa 

yang bersumber dari Nabi MuhammadSaw, Hadits dan Sunnah. Para ahli Hadits tidak 

membedakan antara Hadits dan Sunnah, yang dalam term mereka, keduanya berarti segala 

hal yang bersumber dari Nabi Muhammad Saw, baik berupa perkataan, perbuatan, 

penetapan dan sifat-sifat beliau, dan sifat-sifat ini baik berupa sifat-sifat fisik, moral, maupun 

perilaku, dan hal tesebut berlaku baik sebelum beliau menjadi Nabi maupun sesudahnya . 

Sementara itu para pakar ushul fiqh membedakan antara Hadits dan Sunnah. 

Menurut mereka, Sunnah adalah perkataan, perbuatan, penetapan Nabi Muhammad Saw. 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB


JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah 

Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96 

https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB 
 

  

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024 

 

88 
 

Sedangkan Hadits adalah perkataan, perbuatan, penetapan dan sifat-sifat Nabi Muhammad 

Saw. Jadi mereka tidak menganggap sifat-sifat Nabi Saw sebagai Sunnah, melainkan sebagai 

Hadits, inilah yang membedakan mereka dengan para ahli Hadits yang menganggap sifat-

sifat Nabi juga sebagai Sunnah. Imam al-Syafi'i sebagaimana diriwayatkan oleh Muhammad 

al-Hasan al-Fasi dalam al-Fikr al-Sami fi Tarikh al-Fiqh al-Islami berpendapat lain. Menurut 

beliau apabila sebuah Hadits memiliki sanad (transmisi periwayatan) yang muttashil 

(bersambung) kepada Nabi, dan sanad itu shahih (otentik), maka Hadits itu disebut Sunnah. 

Dari keterangan Imam al-Syafi'i ini, dapat disimpulkan bahwa semua Sunnah pasti shahih, 

dan tidak semua Hadits itu shahih.  

Dalam tulisan ini sekedar untuk menjelaskan pembagiannya menjadi tasyri’iyyah dan 

non-tasyri’iyyah. Seluruh umat islam, telah sepakat bahwa hadits merupakan salah satu 

sumber ajaran islam. Keharusan mengikuti hadits bagi umat islam (baik berupa perintah 

maupun larangan) sama halnya dengan kewajiban mengikuti Al-Qur’an. Hal ini karena hadits 

merupakan mubayyin (penjelas) terhadap Al-Qur’an, karena Al-Qur’an merupakan dasar 

hukum pertama, yang didalamnya berisi garis besar syariat. 

Dengan demikian, antara hadits dengan Al-Qur’an memiliki kaitan sangat erat, untuk 

memahami dan mengamalkannya tidak bisa dipisah-pisahkan atau berjalan sendiri-sendiri. 

Dalil otoritas hadits sebagai salah satu sumber hukum islam terdapat dalam Al-Qur’an, 

dalam hadits-hadits Rasulullah sendiri, juga menjadi konsensus (ijma’) para ulama’. Al-Qur’an 

menerangkan tetang kewajiban seseorang untuk tetap teguh beriman kepada Allah SWT dan 

Rasul-Nya. Iman kepada Rasul SAW sebagai utusan Allah SWT, merupakan satu keharusan 

dan sekaligus kebutuhan setiap individu. Dengan demikian, Allah akan memperkokoh dan 

memperbaiki keadaan mereka. Selain itu Allah memerintahkan umat islam agar percaya 

kepada Rasul SAW, juga meyerukan agar mentaati segala bentuk perundang-undagan dan 

peraturan yang dibawanya, baik berupa perintah maupun larangan. Tuntutan taat dan patuh 

kepada Rasul SAW ini sama halnya tuntutan taat dan patuh kepada Allah SWT. Diantara ayat 

Al-Qur’an yang berkenan dengan masalah ini. Firman Allah: 

( : ومااتىكم الرسول فخذوه وما نه 7كم عنه فا نتهوا ان الله شديد العقاب )الحشر  )  

“Apa yang diberikan Rasul kepadamu, terimalah dan apa-apa yang dilarangnya, 

maka tinggalkanlah. Dan bertaqwalah kepada Allah. Sesungguhnya Allah sangat keras 

hukumannya-Nya”. (QS. Al-Hasyr: 7)  

Selain berdasarkan ayat Al-Qur’an di atas, kedudukan hadits juga dapat dilihat 

melalui hadits-hadits Rasul sendiri. Banyaknya hadits yang menggambarkan hal ini dan 

menujukkan perlunya ketaatan kepada perintahnya. Dalam salah satu pesannya, berkenan 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB


JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah 

Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96 

https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB 
 

  

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024 

 

89 
 

dengan keharusan menjadikan hadits sebagai pedoman hidup disamping Al-Qur’an. Rasul 

SAW bersabda sebagai berikut: 

  تركت فيكمم امرين لن تضلوا ابدا ما ان تمسكتم بهما كتاب الله وسنة رسوله )رواه مالك)

Diriwayatkan oleh Malik bahwa Rasulullah SAW bersabda: Saya tinggalkan dua 

perkara yang kamu tidak akan tersesat apabila berpegang pada keduanya: Yakni Kitabullah 

(Al-Qur’an) dan sunnah Nabi-Nya (hadits). (HR. Malik).  

Dalam hadits lain Rasulullah SAW bersabda: 

ن من بعدي عضوا عليها بالنواجذ )رواه ابوداود)  ي وسنة خلفاء الراشدين المهديي 
 عليكم بسنت 

“Kalian Wajib berpegang teguh dengan sunah-ku dan sunah khulafa’ rasyidin yang 

mendapat petunjuk. Berpegang teguhlah kamu sekalian dengannya…”. (HR. Abu Daud).  

Di samping itu, umat Islam telah sepakat menjadikan hadits sebagai salah satu dasar 

hukum dalam beramal. Penerimaan mereka terhadap hadits seperti penerimaan mereka 

terhadap Al-Qur’an, karena keduanya sama-sama dijadikan sebagai sumber hukum islam. 

Kesepakatan umat islam dalam mempercayai, menerima dan mengamalkan segala 

ketentuan yang tekandung di dalam hadits berlaku sepanjang zaman, sejak Rasulullah masih 

hidup dan sepeninggalnya. 

Segala yang diterima dari para generasi sebelumnya, kemudian diwariskan kepada 

generasi berikutnya, baik semangat, sikap, maupun aktifitas mereka terhadap hadits Rasul 

SAW. Berdasarkan beberapa argumentasi di atas, apabila sebuah Hadits telah memenuhi 

syarat-syarat keshahihan sesuai dengan yang ditetapkan oleh para ulama’ hadits serta telah 

dinyatakan shahih, maka para ulama sepakat bahwa ia memiliki otoritas sebagai sumber 

syariat Islam, baik dalam masalah akidah, syariah, maupun akhlak. Sedang suatu hadits, 

apabila ia telah dinyatakan dha'if, maka para ulama juga sepakat bahwa ia tidak memiliki 

otoritas sebagai hujjah dalam akidah dan syariah. 

Dari sini kita ketahui, bahwa secara keseluruhan menerima Hadits sebagai sumber 

syariat dalam Islam. Dan kalaupun ada beberapa golongan atau individu yang mengkritik dan 

menolak beberapa Hadits yang bertentangan dengan pemikiran mereka, maka hal itu tidak 

berarti mereka menolak Hadits secara keseluruhan. Penolakan-penolakan tersebut dianggap 

sebagai pendapat-pendapat pribadi yang tidak membawa pengaruh bagi otoritas kehujjahan 

sebuah hadits. 

Demikian halnya dengan pengklasifikasian hadits yang dilakukan oleh beberapa 

ulama’ yang menggolongkan hadits menjadi hadits tasyri’iyyah dan non-tasyri’iyyah. Hadits 

tasyri’iyyah dimaksudkan sebagai hadits yang menjadi sumber hukum islam. Sedang hadits 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB


JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah 

Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96 

https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB 
 

  

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024 

 

90 
 

non-tasyri’iyyah dimaksudkan sebagai hadits-hadits yang tidak mengandung hukum. Secara 

langsung klaim seperti ini menjadikan sebagian hadits Nabi dianggap tidak memiliki otoritas 

mengikat dalam menentukan hukum syari’at. Pengklasifikasian hadits seperti inipun banyak 

mendapatkan kritikan dari ulama-ulama yang kontra dengan klaim tersebut. 

C. Pengertian Sunnah Non-Tasyri’iyyah  

Istilah sunah non-tasyri’iyyah memang masih diperdebatkan, ada yang pro dengan 

memberikan beberapa definisi dan ada yang kontra yang menganggap kalau istilah sunah 

non-tasyri’iyyah itu tidak ada di masa salafus shalih (generasi awal Islam), itu hanya rekayasa 

kaum modernis dan rasionalis. Menurut Sulaiman bin Shalih al-Khurasyi pembagian tersebut 

merupakan bid’ah yang tidak pernah dikenal sebelumnya oleh ulama salaf. Tampaknya al-

Khurasyi tidak menelusuri persoalan ini secara serius sampai kepada masa sahabat, karena 

ternyata sahabat telah lebih dahulu membicarakan tersebut. Namun mereka tidak 

menggunakan istilah sunnah tasyri’iyyah dan non-tasyri’iyyah, tetapi menggunakan istilah 

sunnah dan laisa bi sunnah.9  

Namun setelah dilakukan kajian yang mendalam ada beberapa ulama yang 

mendukung pemahaman tentang adanya sunah non-tasyri’iyyah, namun mereka berbeda-

beda dalam mendefinisikan sunnah non-tasyri’iyyah ini. Ada beberpa istilah yang dipakai 

para ulama yang dapat di katagorikan sunnah non-tasri’iyyah yaitu sunnah laisa fihi uswah 

(sunnah yang tidak untuk diikuti), laisa fihi ta’assin (tidak mengandung hukum). Semua 

istilah-istilah tersebut mengacu pada satu substansi yang sama yaitu ada hadits-hadits yang 

tidak memiliki kekuatan hukum yang mengikat. Hadits-hadits inilah kemudian yang disebut 

sebagai sunnah non-tasyri’iyyah. Hadits-hadits tersebut tidak memiliki otoritas untuk 

dijadikan landasan hukum halal, haram, wajib, sunnah bahkan tidak pula mubah. Pada 

tataran inilah banyak ulama’ kemudian yang pro dan kontra terhadap pembagian sunnah 

menjadi sunnah tasyri’iyyah dan non-tasyri’iyyah.  

D. Ulama Yang Pro Sunah Non-Tasri’iyyah10  

Telah banyak para ulama’ yang telah membahas tentang terminology sunnah non-

tasyri’iyyah, mereka itu di antaranya adalah: Al Qarafi (684 H) dalam kitab al Furuq dan Al 

Hikam, As Saukani dalam Irsyadul Fuhul, Al Syirazi dalam al Luma’ Fi Ushulil Fiqh, Al Juwaini 

dalam Al Burhan Fi Ushulil Fiqh, Al Ghazali dalam Al Mankhul, Syah Waliyullah Ad Dahlawi 

(w. 1176 H) dalam Hujatul Balighah, Syaikh Rasyid Ridha, Syaikh Mahmud Salthut, Al Thahir 

Ibnu ‘Asyur, Syaikh Abdul Wahab Khalaf, Dr. Muhammad Salim Al ‘Awwa, Dr. Yusuf Al 

Qaradhawi. 

 
9 Tarmizi M. Jakfar, Otoritas Sunnah Non-Tasyri ‘iyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, hlm. 132. 
10 Tarmizi M. Jakfar, Otoritas Sunnah Non-Tasyri ‘iyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, hlm. 164. 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB


JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah 

Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96 

https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB 
 

  

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024 

 

91 
 

Di dalam buku “Otoritas Sunnah Non-Tasri’iyyah menurut Yusuf Al-Qaradhawi” 

pembagian sunnah menjadi tasyri’iyyah dan non-tasyri’iyyah menurut al-Qaradhawi adalah 

salah satu bentuk pemikiran yang moderat. Al Qaradhawi tidak ingin terjebak kedalam dua 

kutub kelompok yang ekstrim dalam memahami sunnah. Sebagian kalangan ummat Islam 

menganggap semua hadits adalah Tasri’iyyah sehingga semua hadits bersifat mutlak, segala 

yang disandarkan kepada Rasulullah berupa sunnah adalah bersifat final dan harus dijadikan 

dasar amalan tanpa nalar kritis sama sekali. Sedangkan yang satu lagi bersifat sekuler dimana 

semua sunnah adalah bersifat nisbi, yang kemudian melahirkan faham ingkar sunnah dan 

lain sebagainya. Dengan pengklasifikasian ini Al-Qaradhawi mencoba mengambil jalan 

tengah. 

Dalam buku tersebut juga dipaparkan hadits-hadits yang terkategori sunnah non-

tasyri’iyyah yang disebutkan oleh Al-Qaradhawi bahkan beliau menambahkan dengan 

hadits-hadits lain selain sebagai rujukan utama. Sehingga beliau sampai pada kesimpulan 

bahwa hadits-hadits tersebut memang senantiasa berhubungan dengan perkara-perkara 

duniawi yang terkategori dalam lima hal yaitu: Perbuatan dan perkataan Nabi berdasarkan 

pengalaman, perbuatan dan perkataan Nabi sebagai kepala Negara dan hakim, perintah dan 

larangana Nabi yang bersifat anjuran, perbuatan murni Nabi, dan perbuatan nabi sebagai 

manusia (al-fi’al al-jibilliy). Diantara hadits –hadits yang masuk kedalam katagori ini adalah 

hadits tentang memakai tongkat ketika berkhutbah, tangga mimbar 3 tahap, memegang 

pedang, berjenggot, bersorban, makan sambil lesehan, hukum bunuh bagi yang murtad, 

penetapan nisab zakat lembu, strategi peperangan, pengobatan Nabi dll. Sebagian ulama 

menganggap hadits-hadits tersebut tidak bersifat tasri’iyyah mutlak, namun bersifat non-

tasri’iyyah atau tidak mutlak tergantung kebijakan penguasa berdasarkan pertimbangan 

kemaslahatan ummat.  

E. Ulama yang Kontra Sunnah Non-Tasyri’iyyah  

Di samping ulama yang pro, banyak juga yang tidak sepakat dengan pembagian 

sunnah Nabi menjadi sunnah tasyri’iyyah dan non-tasyri’iyyah ini. Ulama-ulama tersebut di 

antaranya: Syaikh Sulaiman bin Salih al-Khurasyi, Syaikh Muhammad Ayyub Dihlawi, Syaikh 

Muhammad Karam Syah, Syaikh Muhammad Said Hawwa, dan Syaikh Muhammad Assalafy. 

Secara umum penolakan mereka adalah karena sunnah tasyri’iyyah atau non-tasyri’iyyah itu 

adalah klasifikasi yang mengada-ada. Kalaupun misalnya hendak dibagi menjadi tasyri’iyyah 

dan non-tasyri’iyyah batasannya haruslah jelas dengan kriteria dari hadits sendiri karena 

yang berhak untuk mengklaim syariat atau bukan syariat adalah pembuat syariat itu sendiri 

bukan otoritas para ulama.  

Bahkan Sulaiman Shalih al-Khurasyi dalam bukunya Al-Qaradlawi Fil Mizan sampai 

mengatakan bahwa apa yang dilakukan Yusuf al-Qaradhawi dengan membagi sunnah 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB


JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah 

Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96 

https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB 
 

  

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024 

 

92 
 

menjadi tasyri’iyyah dan non-tasyri’iyyah adalah bid’ah dlalalah. Bahkan dianggap sebagai 

bentuk adopsi dari pemikiran yahudi dan nasrani yang memisahkan kehidupan 

keberagamaan dengan kehidupan keduniawian. Syaikh Said Hawwa mengemukakan dalam 

kitab Al-Islam Haulal Ushul Atsalatsah bahwa islam adalah agama yang sempurna dengan 

adanya panutan dari pembawa risalah islam yang patut diikuti semua tingkah laku dan 

contoh tauladan yang diberikan semampunya.  

F. Otoritas Sunnah Non-Tasyri’iyyah Menurut Yusuf Qaradlawi11  

Sebagai manusia yang hidup dan bergaul dengan anggota masyarakat, Nabi 

Muhammad SAW telah berbicara dan berdiskusi dengan mereka tentang berbagai 

persoalan, baik persoalan agama maupun dunia. Para ulama mempersoalkan apakah 

pembicaraan, pendapat, dan perbuatan Nabi yang berkaitan dengan urusan duniawi 

memiliki otoritas yang mengikat umat islam sebagaimana pembicaraan, pendapat dan 

perbuatan Nabi tentang masalah agama? Banyak ulama telah menelaah persoalan tersebut 

panjang lebar. Di antaranya adalah Yusuf Al-Qaradhawi yang telah melakukan telaah 

terhadap hadits-hadits Rasulullah SAW hingga melahirkan kesimpulan, sunnah non-

tasyri’iyyah tidak mempunyai otoritas yang mengikat, baik yang bersifat berita, perintah 

maupun larangan. 

Kesimpulan demikian didapatkan Al-Qardhawi setelah ia mengamati sikap berlebihan 

sebagian kelompok umat Islam. Kelompok pertama, yang oleh Al-Qardhawi disebut al-

Muqashshirun cendrung berpendapat mendekati pendapat kelompok sekuler, ingin 

memisahkan urusan dunia dari campur tangan wahyu. Kelompok ini dikritik tajam oleh Al-

qardhawi, dan paham kelompok inilah yang patut dicurigai berasal dari Yahudi dan Nasrani 

yang anti-Islam. Seperti yang dituduhkan oleh Sulaiman al-Khurasyi dan Busthami 

Muhammad Sa’id. 

Sementara kelompok kedua yang disebut al-Ghulat adalah golongan yang tidak 

berfikir rasional atau kelompok yang pendapatnya lebih merupakan anggapan ketimbang 

argument. Mereka terkesan menolak kenyataan bahwa nabi Muhammad adalah manusia 

yang mempuyai kebiasaan seperti manusia lainnya. 

Karena alasan itulah Al-Qardhawi terpanggil menyerukan umat Islam agar 

membedakan sunnah yang datang dari nabi antara tasyri’iyyah dan non-tasyri’iyyah. Hanya 

sunnah yang berkaitan dengan agama dan berasal dari wahyu yang dikatakan tasyri’iyyah, 

sementara yang berkaitan dengan urusan dunia dan berasal dari sifat kemanusiaan dan 

pendapat pribadi adalah sunnah non-tasyri’iyyah dan sifatnya tidak mengikat ummat Islam. 

 
11 Tarmizi M. Jakfar, Otoritas Sunnah Non-Tasyri ‘iyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, hlm. 237. 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB


JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah 

Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96 

https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB 
 

  

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024 

 

93 
 

Al-Qaradlawi rupanya begitu berpegang dengan hadits yang diriwayatkan oleh Aisyah 

RA, tenang penyerbukan kurma yang dilarang oleh Nabi. Kemudian setelah masyarakat 

madinah mengalami gagal panen karena tidak melakukan penyerbukan tersebut akhirnya 

Nabi mengatakan bahwa apa yang beliau anjurkan sebelumnya untuk tidak melakukan 

penyerbukan adalah pendapat beliau semata sehingga bisa benar bisa juga salah. Sehingga 

diakhir hadits tersebut disebutkan Rasulullah bersabda: antum a’lamu bi umuri dunyakum 

(kalian lebih mengetahui urusan duniawi kalian). Selengkapnya hadits tersebut berbunyi: 

يلقحونه يجعلون    ما يصنع هؤلاء؟ فقالوا:  النخل فقال:  بقوم على رؤوس  مررت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم 

كوه فاخبر  
وا بذالك فب  ي ذالك شيئا قال: فاخبر

ي الانتى فيلقح فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ما اظن يغتن
الذكر فن

ي باظن 
ي انما ظننت ظنا فلا تؤاخذونن

رسول الله صلى الله عليه وسلم بذالك فقال: ان كا ن ينفعهم ذالك فليصنعوه فانن

ي لن اكذب على الله عزا وجل )رواه مسلم
 )ولكن اذا حدثتكم عن الله شيئا فخذوا به فانن

 Aku berjalan bersama Rasulullah SAW melewati suatu kelompok orang yang sedang 

memanjat pohon kurma. Rasulullah SAW bertanya: “apa yang mereka lakukan?”. Dijawab 

bahwa mereka sedang melakukan penyerbukan kurma dengan membubuhkan serbuk jantan 

pada putik betina sehingg” keduanya dapat dikawinkan. Rasulullah SAW bersabda: “saya 

kira hal itu tidak perlu.” Talhah berkata kemudian mereka diberi tahu akan hal itu, 

karenanya mereka tidak melakukannya lagi. Ketika Rasulullah diberi tahu bahwa hasil 

mereka jelek maka beliau bersabda: “Apabila penyerbukan itu bermanfaat lakukanlah 

karena waktu itu aku hanya mengira dan janganlah kalian menyalahkanku karena 

perkiraanku. Tetapi apabila aku menceritakan sesuatu dari Allah azza wa jalla maka 

ambillah karena saya tidak berdusta atas nama Allah azza wa jalla.” (HR. Muslim).  

Dalam hadits lain yang diriwayatkan oleh Aisyah, Beliau  juga bersabda: “Kalian lebih 

mengetahui urusan dunia kalian.” (HR. Muslim)  

Namun sayang, Al-Qardhawi tidak memberikan penjelasan tuntas apa yang ia maksud 

dengan istilah non-tasyri’iyyah tersebut. Ia tidak menjelaskan istilah kontroversial ini, kecuali 

menyebutkan sunnah non-tasyri’iyyah adalah sunnah yang tidak wajib diikuti dan ditaati. 

Pernyataan seperti ini ternyata sangat problematis dan membingungkan karena 

sebagaimana diketahui dari keterangan ulama’ ushul, bahwa sunnah Nabi ada yang bersifat 

wajib, sunah, mubah, bahkan ada yang bersifat anjuran. Memang Al-Qardhawi pernah 

menyatakan bahwa sunnah non-tasyri’iyyah adalah sunnah yang menunjukkan mubah. 

Adapun sunnah non tasyri’iyyah yang diserukan Al-Qardhawi meliputi lima kriteria yaitu: 

1. Perbuatan dan perkataan Nabi berdasarkan pengalaman.  

2. Perbuatan dan perkataan Nabi sebagai kepala Negara dan hakim.  

3. Perintah dan larangana Nabi yang bersifat anjuran.  

4. Perbuatan murni (al-fi’l al-mujarrad) Nabi.  

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB


JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah 

Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96 

https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB 
 

  

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024 

 

94 
 

5. Perbuatan Nabi sebagai manusia (al-fi’al al-jibilliy).12  

Apabila pada sebuah hadits atau sunnah terdapat salah satu dari kelima kriteria tersebut 

maka hadits atau sunnah tersebut adalah non-tasyri’iyyah. Akan tetapi kriteria-kriteria di atas 

masih terbuka peluang untuk dikritisi, karena menurut Al-Maududi, memisahkan tindakan 

kemanusiaan dan kerasulan Nabi Muhammad bagaikan memisahkan susu dan air, karena 

keduanya menyatu dalam satu keperibadian Nabi Muhammad Saw.  

G. Sunnah Non-Tasyri’iyyah antara Adat Dan Ibadat  

Kalau diteliti secara cermat, perbedaan pendapat antara ulama yang pro dan kontra 

sunnah non-tasyri’iyyah terletak pada perbedaan pandangan tentang status hukum mubah 

yang terkandung dalam sebuah sunnah. Karena mubah dalam pandangan ulama yang kontra 

adalah mubah syari’at sedang dalam persfektif al-Qaradhawi dan ulama yang pro klaim 

sunnah non-tasyri’iyyah adalah mubah rasional yang merupakan spontanitas Nabi dalam 

menanggapi dan merespon suatu masalah. Al-Qaradlawi mengganggap bahwa dilaksanakan 

atau tidak apa yang dilakukan nabi sebagai sunnah non-tasyri’iyyah tidak membawa 

pengaruh apa-apa dari segi konsekuensi hukum. Anggapan ini kemudian berimplikasi pada 

kurangnya semangat untuk melakukan sunnah-sunnah tersebut. 

Dalam hal ini kalau dianalisa kritik terhadap Yusuf al-Qaradlawi tentang adanya 

pemisahan urusan duniawi mendapat sedikit pembenaran. Hal ini karena pemisahan agama 

dengan urusan keduniawian telah muncul terlebih dahulu pada agama samawi lainnya yaitu 

yahudi dan nasrani. Hal inilah yang kemudian membuat mereka yang kontra diantaranya al-

Khurasy yang mengatakan bahwa pemikiran al-Qaradlawi adalah pemikiran yang mengikuti 

pemahaman kaum yahudi dan nashrani. Walaupun sebenarnya mungkin beliau tidak 

menginginkan maksud demikian dalam pembagian sunnah menjadi tasyri’iyyah dan non-

tasyri’iyyah. 

Menurut pandangan penulis, klasifikasi tersebut sah-sah saja untuk diwacanakan. 

Tetapi untuk kemudian disebarluaskan kepada masyarakat awam akan kurang relevan. 

Karena bagi mereka apa yang datang dari Rasulullah semuanya adalah sunnah yang layak 

untuk dijadikan ikutan termasuk dalam urusan duniawi sekalipun. Implikasi tersebut juga 

akan mengakibatkan kurangnya semangat peneladanan mereka kepada Rasulullah SAW. 

Dalam hal ini penulis sepakat dengan pendapat imam Al-Ghazali RA. Beliau secara umum 

juga mengakui adanya sunnah yang hanya berkaitan dengan tabiat Rasulullah SAW sebagai 

manusia biasa, tetapi beliau mengemukakan bahwa untuk betul-betul mencintai Rasulullah 

hanya bisa diperoleh dengan mengikuti segala hal yang datang dari Rasulullah SAW. Berikut 

pandangan Imam Al-Ghazali Rahimahullah dalam kitab Al-Arbain fi Ushuliddin: 

 
12 Tarmizi M. Jakfar, Otoritas Sunnah Non-Tasyri ‘iyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, hlm. 276.  

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB


JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah 

Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96 

https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB 
 

  

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024 

 

95 
 

“Ketahuilah bahwa kunci kebahagiaan adalah mengikuti sunnah dan meniru 

Rasulullah Saw. Dalam segala tindakan, gerak diamnya, hingga cara makan, berdiri, tidur, 

cara duduk dan cara berbicaranya. Saya tidak mengatakan bahwa hal itu dalam urusan 

ibadah saja, karena tidak ada alasan untuk mengabaikan sunnah dalam aspek ini, tetapi 

juga dalam semua aspek persoalan adat istiadat. Karena dengan cara demikianlah baru 

tercapai namanya ittiba’ muthlaq”.  

Allah swt berfirman: “jika kamu benar-benar cinta kepada Allah, ikutilah aku pasti 

Allah akan mencintaimu” (QS Ali Imran 29).  

Allah swt juga berfirman:“apa yang diberikan Rasul kepadamu terimalah, dan apa 

yang dilarangnya bagimu tinggalkanlah.” (QS Al-Hasyr 7)  

Menurut hemat penulis bahwa walaupun sunnah tersebut adalah sunnah non-

tasyri’iyyah yang menurut al-Qaradhawi dan beberapa ulama yang pro klaim sunnah non-

tasyri’iyyah bahwa sunnah jenis ini tidak memiliki otoritas dalam syari’at sehingga tidak 

berkaitan dengan pahala dan dosa, tetapi kalau sunnah ini diamalkan semata-mata untuk 

taqlid kepada Rasulullah SAW dengan tidak membebani diri maka itu akan terhitung sebagai 

ibadah karena telah dianggap mengikuti Rasulullah SAW. Misalnya saja dalam salah satu 

kasus yang dianggap non tasyri’iyyah bahwa Rasululah SAW senantiasa mendahulukan kaki 

kanan untuk masuk ke masjid ataupun ke rumah beliau, makan dengan tangan kanan, 

Mendahulukan kaki kiri ketika hendak masuk ke kamar mandi dan sebagainya. 

Kadang-kadang pula sebuah sunnah yang datang dari Rasulullah SAW tersebut 

membawa manfaat untuk kemaslahatan misalnya hadits tentang minum sambil berdiri yang 

beliau larang. Ternyata mengandung manfaat bagi kesehatan bahwa kalau kita minum 

sambil berdiri maka akan mudah terkena penyakit. Apabila kita tinggalkan hal tersebut 

dengan niat untuk mengikuti Rasulullah dan menjaga kesehatan apakah tidak dihitung 

ibadah dan membawa ganjaran pahala. Deskripsi di atas menurut penulis jelas mendapat 

pahala dan dihitung ibadah. Karena niat yang tulus dari pelakunya jelas akan mendatangkan 

ganjaran. 

Disinilah seharusnya titik temu antara pemikiran al-Qaradlawi dengan ulama-ulama 

yang kontra dengan klaim sunnah non-tasyri’iyyah yaitu semua sunnah yang datang dari 

Rasulullah SAW terutama sunnah tasyri’iyyah ataupun sunnah non-tasyri’iyyah sekalipun 

kalau diamalkan semampunya yang tidak membebani diri dengan niat mengikuti Rasulullah, 

dan rasa cinta kepada beliau akan terhitung sebagai ibadah dalam rangka taqarrub ‘ilallah.  

Kesimpulan  

Akhirnya, mungkin para cendekiawan muslim perlu untuk menyerukan kepada orang yang 

beramal dengan sunnah agar mengetahui klasifikasi sunnah menjadi sunnah tasyri’iyah dan 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB


JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah 

Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96 

https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB 
 

  

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024 

 

96 
 

non-tasyri’iyyah ini. Terutama yang berkaitan dengan jenis sunnah non-tasyri’iyyah ini. Tanpa 

mengetahuiya, orang yang terlalu bersemangat mengamalkan sunnah boleh jadi akan 

memaksakan diri untuk melaksanakan semua yang datang dari Nabi, termasuk yang murni 

datang dari sifat kemanusiaan beliau, bahkan yang dilakukan secara kebetulan sekalipun, 

padahal tidak dimaksudkan sbagai syari’at. Semangat yang berlebihan mengikuti Nabi tanpa 

pemilahan seperti ini akan memperbanyak beban taklif yang tidak disyari’atkan oleh nabi 

sendiri.  

Dengan kata lain, memandang sunnah non-tasyri’iyyah sebagai sunnah tasyri’iyyah atau 

sebaliknya akan menimbulkan kesulitan bagi ummat islam sendiri. Dengan mengetahuinya, 

maka sunnah akan ditempatkan pada posisi yang tepat sebagai pegangan hidup yang sebisa 

mungkin dilakukan dengan tidak memaksakan diri untuk melaksanakannya karena 

menganggapnya sebagai wajib kepada perbuatan Nabi Saw. Dengan kata lain diperlukan sikap 

moderat untuk mengamalkan sunnah-sunnah tersebut secara menyeluruh tanpa harus 

membebani diri. Bukankah agama itu adalah jalan kemudahan bagi para pemeluknya.  

Daftar Pustaka 

Jakfar, Tarmizi M., Otoritas Sunnah Non-Tasyri’iyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, Jogjakarta: 
Ar-Ruzz Media, 2011.  

Tarmizi M. Jakfar, Otoritas Sunnah Non-Tasyri ‘iyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, (Jogjakarta: 
Ar-Ruzz Media, 2011.  

 ‘Isham Talimah, Manhaj Fiqih Yusuf al-Qaradhawi, terj. Samson Rahman, (Jakarta: Pustaka al-
Kautsar, 2001), hlm. 3. Secara geografis desa ini terletak persis antara kota Thantha, 
ibu kota provinsi Al-Gharbiyyah, dan kota Al-Mahallah Al-Kubra, sebuah kota 
kabupaten (markaz) paling terkenal di provinsi Al-Gharbiyyah, yang berjarak sekitar 
21 kilometer dari Thantha dan 9 kilometer dari Al-Mahallah Al-Kubra. Semula desa 
tempat kelahiran Al-Qaradhawi ini bernama Shafth al-Qudur, namun ia tidak tahu 
kapan berubah nama menjadi Shafth al-Turab. Demikian pula nama Shafth al-Turab 
yang sekarang ini, pada awalnya bernama Shafth Abi Turab, kemudian kata abi-nya 
dibuang, sehingga ia dikenal dengan Shafth Turab. Al-Qaradhawi, Ibn al-Qaryah wa 
al-Kuttab, Kairo: Dar al-Syuruq, 2002. 

Tarmizi M. Jakfar, Otoritas Sunnah Non-Tasyri ‘iyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi. 

 

 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

