Jurndl Burhami

JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah
Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96

Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024

Kajian tentang Otoritas Sunnah Non-Tasyri’iyyah

menurut Yusuf Al-Qaradhawi

Agus Setiawan®

1) Dosen Hukum Ekonomi Syari’ah, Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Fattah Pacitan

Email: aguswawan2016@gmail.com

Muhadir Ma’had Aly Al-Tarmasi Perguruan Islam Pondok Tremas Pacitan

Keywords:
Sunnah
Authority, Non-
Tasyri'iyyah,
Yusuf Al-
Qaradawi

Kata Kunci:
Otoritas
Sunnah, Non-
Tasyri’iyyah,
Yusuf Al-
Qaradhawi

Abstract
Currently there are two terms that have developed to designate what originates from
the Prophet Muhammad SAW, Hadith and Sunnah. Hadith experts do not differentiate
between Hadith and Sunnah, which in their terms, both mean everything that
originates from the Prophet Muhammad, whether in the form of his words, deeds,
decrees and characteristics, and these characteristics are in the form of physical
characteristics. , morals, and behavior, and this applies both before he became a
Prophet and after. The scholars question whether the Prophet's speech, opinions and
actions relating to worldly affairs have the authority that binds Muslims as much as
the Prophet's speech, opinions and actions regarding religious matters? Many
scholars have studied this issue at length. Among them is Yusuf Al-Qaradawi who has
carried out a study of the hadiths of the Prophet Muhammad until he came to the
conclusion that non-tasyri'iyyah sunnah does not have binding authority, whether in
the form of news, commands or prohibitions.

Abstrak

Saat ini terdapat dua istilah yang berkembang untuk menunjuk apa yang bersumber
dari Nabi Muhammad SAW, Hadits dan Sunnah. Para ahli Hadits tidak membedakan
antara Hadits dan Sunnah, yang dalam term mereka, keduanya berarti segala hal
yang bersumber dari Nabi Muhammad Saw, baik berupa perkataan, perbuatan,
penetapan dan sifat-sifat beliau, dan sifat-sifat ini baik berupa sifat-sifat fisik, moral,
maupun perilaku, dan hal tesebut berlaku baik sebelum beliau menjadi Nabi maupun
sesudahnya. Para ulama mempersoalkan apakah pembicaraan, pendapat, dan
perbuatan Nabi yang berkaitan dengan urusan duniawi memiliki otoritas yang
mengikat umat islam sebagaimana pembicaraan, pendapat dan perbuatan Nabi
tentang masalah agama? Banyak ulama telah menelaah persoalan tersebut panjang
lebar. Di antaranya adalah Yusuf Al-Qaradhawi yang telah melakukan telaah
terhadap hadits-hadits Rasulullah SAW hingga melahirkan kesimpulan, sunnah non-
tasyri’iyyah tidak mempunyai otoritas yang mengikat, baik yang bersifat berita,
perintah maupun larangan.

81


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB
mailto:aguswawan2016@gmail.com

JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah
Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96
Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

Jurndl Burhami

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024

Pendahuluan

Nabi Muhammad SAW adalah seorang Rasul yang membawa risalah dari Allah SWT
Sebagai Nabi dan Rasul. Sebagai Nabi beliau merupakan Uswatun Hasanah dan sebagai Rasul
beliau juga wajib untuk ditaati sehingga apa yang datang dari beliau hendaklah diterima dengan
ketaatan sepenuh hati sebagai bukti seseorang dianggap beriman dan apa yang beliau larang
hendaklah dihindari. Sebagai salah satu bukti bahwa seseorang benar-benar mencintai Allah
adalah dengan cara mentaati dan mengkuti Rasulullah SAW. Apa yang datang dari Nabi dalam
masalah-masalah agama adalah mutlak dan apa yang bukan dari Nabi dalam masalah agama
adalah tertolak. Dalam kata lain konsep mengikuti beliau dalam segala aspek kehidupan adalah
suatu keharusan tanpa ada tawar-menawar terlebih dalam urusan agama yang memang
merupakan misi utama beliau sebagai Nabi atau Rasul.

Namun selain sebagai seorang Nabi dan Rasul beliau juga adalah manusia biasa
sebagaimana manusia yang lain. Beliau juga memiliki kebutuhan jasmani dan ruhani, memiliki
keinginan dan selera dan memiliki kebiasaan-kebiasaan dalam kehidupan sehari-hari beliau.
Ketetapan beliau dalam kapasitas beliau sebagai Rasul merupakan sumber syariat yang tidak
diperdebatkan, karena memang otoritas beliau sebagai Syari’ atau pembuat hukum syariat
telah disepakati secara konsensus (ijjma’) oleh semua ummat Islam.

Ketetapan-ketetapan beliau yang tertuang dalam hadits-hadits beliau memiliki otoritas
sebagai sumber hukum kedua setelah al-Qur’an. Namun apakah segala yang datang dari beliau
sebagai manusia biasa dalam konteks bahwa sebagian perbuatan dan perkataan beliau yang
muncul dari sifat kemanusiannya (Jibillatul Basyariyah) juga merupakan sumber syari'at yang
mengikat. Sebagian ulama’ kemudian ada yang berpendapat bahwa sebagian perbuatan dan
perkataan beliau yang muncul dari sifat kemanusiaan tersebut tidak tergolong ke dalam sunnah
yang wajib diikuti, sehingga memunculkan istilah Sunnah Sunnah Non-Tasyri’iyyah. Para ulama’
ini berpendapat bahwa setiap hadits Rasulullah SAW hendaklah diketahui dalam kapasitas apa
sunnah atau hadits itu muncul. Apabila dalam kapasitas Muhammad sebagai Nabi atau Rasul
maka sunnah tersebut tasyri’iyyah, sedang dalam kapasitas sebagai ‘manusia biasa’ maka itu
sunnah non-tasyri’iyyah. Sikap umum ummat Islam memandang bahwa hadits yang
terumuskan dari sunnah yang hidup saat itu mempunyai harga mati yang tidak dapat ditawar-
tawar lagi dan sebagian ulamapun kurang memiliki perhatian khusus dalam kajian tentang
sunnah tasri’iyyah dan sunnah non-tasyri’iyyah.

Sehingga di antara mereka ada yang cenderung memandang semua sunnah sebagai
syari‘at yang mengikat (Al Sunnah Kulluha Tasyri’iyyah), artinya mereka memiliki
kecenderungan menggeneralisasi sunnah sebagai syari’at atau kebenaran mutlak atau sebagai
produk jadi. Sehingga pada gilirannya sulit membedakan mana hadits yang bersifat mutlak

82


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah
Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96
Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

Jurndl Burhami

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024

(terutama yang berkaitan dengan akidah dan ibadah) yang terbebas dari ikatan ruang dan
waktu, dan mana pula hadits yang bersifat nisbi (menyangkut muamalat, pergaulan hidup, adat
kebiasaan, yang lebih mencerminkan suatu tradisi atau sunnah yang hidup pada suatu fase
penggalan sejarah tertentu) yang terikat oleh ruang dan waktu. Sebagian lagi menganggap
bahwa hadits-hadits atau sunnah Rasulullah SAW tesebut adalah sekedar sebagai fragmen
sejarah biasa yang tidak memiliki otoritas apapun terhadap kehidupan masa sekarang. Sehingga
mereka cenderung berpendapat mendekati pendapat kelompok sekuler, yang ingin
memisahkan semua urusan dunia dari campur tangan wahyu melalui perantaraan Nabi
Muhammad sebagai utusan Allah yang berfungsi menjelaskan dan memberikan batasan bagi
syari’at agama.

Dalam rangka mencari pemahaman yang benar dari kedua golongan tersebut, sebagian
ulama’ yang konsen pada masalah-masalah keberagamaan kaum muslimin kemudian mencari
rumusan yang bisa dijadikan landasan dalam memandang sunnah secara benar dan
menempatkannya pada posisi yang layak sebagai salah satu sumber hukum islam. Lahirlah
kemudian pemikiran yang membagi sunnah tersebut menjadi sunnah tasyriiyyah dan non-
tasyri’iyyah. Sunnah tasyri’iyyah adalah sunnah yang berkaitan dengan masalah keagamaan
secara pasti sehingga memiliki otoritas yang mengikat sebagai sumber syariat. Sedang sunnah
non-tasyri’iyyah adalah sunnah Rasul yang merupakan hal-hal yang tidak berkaitan langsung
dengan aspek keagamaan melainkan berkaitan dengan beberapa masalah tertentu dalam hal
urusan keduniawian sehingga tidak memiliki otoritas yang mengikat dalam pembentukan
hukum islam .

Dalam pada itu, tampillah beberapa ulama’ dan cendekiawan muslim untuk mencoba
merumuskan dua macam sunnah tersebut. Sebut saja misalnya Syaikh Mahmud Muhammad
Salthut, At-Tahir lbnu Assyur, al-Qarafi, Syah Waliyullah ad-Dahlawi, Rasyid Ridho dan lain
sebagainya. Terutama yang langsung menggunakan istilah non-tasyri’iyyah ini seperti Yusuf Al-
Qaradlawi dalam kitabnya Assunnah Mashdaran Lil Ma’rifah wal Hadarah.

Pembahasan
A. Biografi Yusuf Al-Qaradhawi
Nama Yusuf Al-Qaradhawi mungkin tidak asing lagi di sebagian telinga umat Islam.
Beliau adalah salah seorang ulama™ kontemporer yang banyak memberikan sumbangan
pemikiran tentang Islam melalui karya-karyanya.
Nama lengkapnya adalah Yusuf bin ‘Abdullah bin ‘Ali bin Yusuf, yang kemudian
populer dengan sebutan Yusuf Al-Qaradhawi.! Dilahirkan disebuah desa terpencil

! Tarmizi M. Jakfar, Otoritas Sunnah Non-Tasyri ‘iyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, (Jogjakarta: Ar-Ruzz
Media, 2011), him. 35.

83


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah
Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96
Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

Jurndl Burhami

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024

pedalaman mesir, Shafth al-Turah, tepatnya pada 9 September 1926.2 Ayahnya ‘Abdullah
adalah anak dari seorang pedagang sukses haji Ali al-Qaradhawi. Mengutip cerita pamannya,
al-Qaradhawi menuturkan bahwa nenek moyangnya dari pihak ayahnya ini dahulu berasal
dari sebuah daerah yang bernama al-Qaradhah dan namanya dihubungkan kepada nama
daerah tersebut, sehingga la dikenal dengan panggilan al-Qaradhawi dan bukan al-Qardhawi,
seperti yang biasa diucapkan oleh orang Syam. Sedangkan ibunya berasal dari keluarga al-
Hajar, sebuah keluarga pedagang dan sangat terkenal dengan kecerdasannya.

Ayahnya meninggal saat al-Qaradhawi berumur dua tahun. Dan setelah itu yang
menjadi pengganti ayahnya adalah paman beliau yang bernama Ahmad,® yang turut
membantu dan menanggung kebutuhan hidup serta biaya pendidikannya. Di bawah asuhan
ibu dan pamannya, pada usia dini beliau telah mulai belajar ke Kuttab, sebuah tempat yang
biasanya khusus untuk belajar dan menghafal al-Qur an. Untuk pertama kali, beliau belajar
pada Kuttab Syaikh Yamani. Di Kuttab ini beliau hanya bertahan satu hari karena tidak setuju
dengan metode pengajian Syaikh Yamani yang sering memberikan hukuman kepada
muridnya tanpa sebab yang jelas, termasuk kepada dirinya, terlebih apabila hukuman yang
diberikan itu dirasakan sebagai sebuah kezaliman.

Kezaliman yang menimpa dirinya itu telah menyebabkan dirinya memutuskan untuk
tidak datang lagi ke Syaikh mana pun dalam rangka belajar al-Quran untuk beberapa lama.
Sampai akhirnya ibunya meminta agar beliau bersedia untuk belajar di Kuttab Syaikh Hamid.
Ibunya berjanji akan menitipkannya kepada Syaikh Hamid dengan baik. Akhirnya beliau
bersedia dan diantar ibunya belajar ke Kuttab Syaikh Hamid. Al-Qaradhawi menuturkan
bahwa Syaikh Hamid memulai mengajarkan kepadanya hafalan al-Qur’an dari Juz ‘Amma
dengan cara terbalik. Namun ketika sudah sampai pada pertengahan al-Qur’an Al-Qaradhawi
mengikuti pamannya berdagang selama kurang lebih 10 bulan, setelah itu Al-Qaradhawi
melanjutkan lagi menghafalkan al-Qur'an kepada Syaikh Hamid karena khawatir akan
terhenti belajarnya. Karena kesungguhan dan kecepatan menghafalnya ia berhasil
menghafalkan seluruh al-Qur’an pada usia Sembilan tahun lebih beberapa bulan.*

2 ‘Isham Talimah, Manhaj Figih Yusuf al-Qaradhawi, terj. Samson Rahman, (Jakarta: Pustaka al-Kautsar,
2001), him. 3. Secara geografis desa ini terletak persis antara kota Thantha, ibu kota provinsi Al-Gharbiyyah, dan
kota Al-Mahallah Al-Kubra, sebuah kota kabupaten (markaz) paling terkenal di provinsi Al-Gharbiyyah, yang
berjarak sekitar 21 kilometer dari Thantha dan 9 kilometer dari Al-Mahallah Al-Kubra. Semula desa tempat
kelahiran Al-Qaradhawi ini bernama Shafth al-Qudur, namun ia tidak tahu kapan berubah nama menjadi Shafth al-
Turab. Demikian pula nama Shafth al-Turab yang sekarang ini, pada awalnya bernama Shafth Abi Turab, kemudian
kata abi-nya dibuang, sehingga ia dikenal dengan Shafth Turab. Al-Qaradhawi, Ibn al-Qaryah wa al-Kuttab, (Kairo:
Dar al-Syurug, 2002), him. 104.

3 Tarmizi M. Jakfar, Otoritas Sunnah Non-Tasyri ‘iyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, him. 37.

4 Tarmizi M. Jakfar, Otoritas Sunnah Non-Tasyri ‘fyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, him. 46,

84


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah
Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96
Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

Jurndl Burhami

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024

Ketika memasuki usia 7 tahun, Al-Qaradhawi mulai memasuki sekolah dasar yang ada
di kampunya. Sama halnya seperti belajar di kuttab, di sekolah pun ia mencapai prestasi
yang baik. Setelah menamatkan sekolah dasarnya, beliau sekolah di Al-Mahad al-Dini, salah
satu cabang lembaga pendidikan Al-Azhar yang terdapat di Thantha. Pada saat itu umurnya
adalah 14 tahun. Di sekolah inilah beliau menghafal Matan Jurmiyah, Nur al-idhah dll. Pada
tahun kedua beliau tidak hanya membaca kitab /hya™ Ulumuddin dan Minhajut Tholibin, tapi
juga membaca buku-buku lainnya. Ketika masuk tahun ke Empat madrasah ibtidaiyyah,
beliau resmi mendaftar sebagai anggota lkwanul Muslimin.

Al-Qaradhawi ditinggal oleh ibunya mengahdap Allah Swt pada umur kurang lebih 15
tahun, hidup seorang diri pada saat-saat belas kasih sayang kedua orang tuanya sangat
dibutuhkan. Akan tetapi Allah telah menggantikan kasih sayang ibunya dengan kasih sayang
nenek dari pihak ibu dan empat bibinya. Kemudian pada usia 18 tahun beliau memasuki
sekolah Tsanawiyah (Setingkat Aliyah atau SMU di Indonesia)®. Setelah lulus beliau
melanjutkan ke Fakultas Usuluddin di bidang studi al-Quran dan al-Sunnah.® Pada tahun
1952/1953 beliau lulus S1 dengan predikat juara pertama. Kemudian melanjutkan
pendidikan ke bahasa arab selama dua tahun. Di jurusan ini pun beliau lulus dengan
peringkat pertama. Dari sini beliau memperoleh ijazah internasional dan sertifikat tenaga
pengajar. Pada tahun 1957 beliau melanjutkan studinya ke lembaga tinggi riset dan
penelitian masalah-masalah islam dan perkembangannya selama 3 tahun. Kemudian pada
tahun 1960 melanjutkan studinya di Pasca Sarjana universitas Al-Azhar Kairo jurusan Tafsir-
Hadist. Ketika mengikuti ujian akhir untuk meraih gelas magister, tidak seorangpun dari
teman-temannya yang lulus. Hanya beliau yang lulus dengan predikat amat baik.’

Selanjutnya, beliau meneruskan pendidikannya ke program doctor pada universitas
yang sama. Semula diperkirakan selesai dalam waktu dua tahun, namun perkiraan tersebut
meleset, kerena sejak tahun 1968 hingga tahun 1970 beliau ditahan oleh penguasa militer
Mesir atas tuduhan pro terhadap gerakan Ikhwan al-Muslimin. Setelah bebas beliau hijrah
menuju Qatar dan di sana sempat mendirikan Fakultas Syariah di Universitas Qatar. Pada
saat yang sama, ia juga mendirikan Pusat Kajian Sejarah dan Sunnah Nabi. la mendapat
kewarganegaraan Qatar dan menjadikan Doha sebagai tempat tinggalnya. Faktor lain yang
menyebabkan keterlambatan program doktornya adalah situasi Mesir ketika ditimpa krisis
politik menghadapi peperangan dengan Israel pada 1973. Ketika krisis ini mulai reda, beliau
mengajukan disertasi yang sudah disiapkannya untuk diuji. Disertasi yang berjudul al-Zakah
Wa atsaruha fi hall al-Masyakil al-ljtima’iyyat ini dapat dipertahankannya dengan baik, dan

® Tarmizi M. Jakfar, Otoritas Sunnah Non-Tasyri ‘iyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, him. 54.
® Tarmizi M. Jakfar, Otoritas Sunnah Non-Tasyri ‘iyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, him. 55.
" Tarmizi M. Jakfar, Otoritas Sunnah Non-Tasyri ‘fyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, him. 59.

85


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah
Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96
Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

Jurndl Burhami

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024

karena itu beliau berhasil lulus meraih gelar doctor dalam ilmu tafsir dan hadist dengan
predikat amat baik pula.

Al-Qaradhawi termasuh salah seorang ulama yang banyak meniti karier, baik formal
maupun non-formal antara lain pernah menjabat pengawas pada Akademi Para Imam di
bawah Kementerian Wakaf Mesir, bagian Administrasi Umum untuk masalah Budaya Islam
di Al-Azhar, kepala sekolah menengah di Qatar pada tahun 1961, pada tahun 1973 dipercaya
sebagai ketua jurusan Studi Islam di Universitas Al-Qatar. Sedangkan karier yang tidak resmi
atau non-formal diantaranya sebagai juru dakwah.® Karena banyaknya orang menaruh
kepercayaan kepada Al-Qaradhawi diminta untuk menjadi anggota banyak lembaga dan
pusat-pusat keislaman serta lembaga-lembaga riset, dakwah, ekonomi, dan sosial. Menurut
catatan Isham Talimah, ada beberapa lembaga dimana Al-Qaradhawi menjadi anggotanya
diantaranya:

1. Anggota pada majelis Tinggi Pendidikan di Qatar dalam masa beberapa tahun.
2. Anggota Majelis Pusat Riset Kontribusi Kaum Muslimin dalam Peradaban yang berpusat di

Qatar.

3. Anggota Lembaga Figh Islam, yang berafiliasi pada Liga Muslim Dunia yang berpusat di
Makkah.

4. Tenaga Ahli Lembaga Riset Figh yang berada dibawah naungan Organisasi Konferensi
Islam (OKI).

5. Anggota Lembaga Riset Maliki untukPeradaban Islam “Yayasan Ahli Bait” di Yordania.

6. Anggota Dewan Penyantun Internasional Islamic University Islamabad Pakistan.

7. Ketua Dewan Pengawas Bank Islam di Qatar.

8. Ketua Dewan Pengawas Bank Islam di Qatar Internasional.

9. Ketua Dewan Pengawas Bank Takwa di Swiss.

10. Anggota Yayasan Media Islam Internasional di Islamabad, Pakistan.

11. Ketua Majelis Organisasi Budaya al-Balagh untuk Pengabdian terhadap Islam melalui
internet.

12. Ketua Majelis Fatwa dan Riset untuk Eropa.

Demikian banyak dan beragamnya aktifitas Al-Qaradhawi, beliau masih memanfaatkan
hari-harinya untuk menulis makalah seminar, artikel dan banyak buku-buku. Di sini penulis tidak
akan menuliskan semua karya-karya beliau, mungkin hanya akan memaparkan sebagian kecil
saja dari ratusan karya-karya beliau di dalam berbagai bidang.

1. Bidang figih dan ushul figih:
a. Al-Halal wa al-Haram fi al-Islam

8 Tarmizi M. Jakfar, Otoritas Sunnah Non-Tasyri ‘iyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, him. 77-83.

86


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah
Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96

Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

Jurndl Burhami

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024

b. Fatawa Mu'ashirah
c. Taysir al-Figh : Figh al-Shiyam
2. Bidang ekonomi Islam
a. Figh al-Zakah (dua jilid)
b. Musykilat al-Faqr wa Kaifa ‘Alajaha al-Islam
c. Bai’ al-Murabahah li al-‘Amir wa al-Syira
3. Bidang ulum Al-Qur’an dan Sunnah
a. Al-Shabr wa al-lim fi Al-Quran al-Karim
b. Tafsir Surah al-Ra’d.
c. Al-Muntaqa fi al-Taghrib wa al-Tarhib
4. Bidang Akidah
a. Al-Iman wa al-Hayah
b. Al-Iman bi al-Qadr
c. Wujudullah
5. Bidang figih perilaku
a. Al- Hayah al-Rabbaniyah wa al-ilm.
b. Al-Niyyah wa al-lkhlas
c. Al-Tawakkal
6. Bidang dakwah dan tarbiyah
a. Tsaqafah al-Da’iyyah
b. Al-Rasul wa al-llm
c. Al-Tarbiyyah al-Islamiyyah wa Madrasah Hasan al-Banna
7. Bidang Gerakan dan Kebangkitan Islam
a. Al-Nas wa al-Haqq
b. Ummatuna bain al-Qarmain
¢. Jail al-Nashr al-Mansyud
B. Otoritas Sunnah Sebagai Sumber Ajaran Islam
Sebelum lebih jauh membahas otoritas sunnah perlu diketahui pengertian istilah
hadits dengan sunnah. Saat ini terdapat dua istilah yang berkembang untuk menunjuk apa
yang bersumber dari Nabi MuhammadSaw, Hadits dan Sunnah. Para ahli Hadits tidak
membedakan antara Hadits dan Sunnah, yang dalam term mereka, keduanya berarti segala
hal yang bersumber dari Nabi Muhammad Saw, baik berupa perkataan, perbuatan,
penetapan dan sifat-sifat beliau, dan sifat-sifat ini baik berupa sifat-sifat fisik, moral, maupun
perilaku, dan hal tesebut berlaku baik sebelum beliau menjadi Nabi maupun sesudahnya .
Sementara itu para pakar ushul figh membedakan antara Hadits dan Sunnah.
Menurut mereka, Sunnah adalah perkataan, perbuatan, penetapan Nabi Muhammad Saw.

87


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah
Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96
Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

Jurndl Burhami

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024

Sedangkan Hadits adalah perkataan, perbuatan, penetapan dan sifat-sifat Nabi Muhammad
Saw. Jadi mereka tidak menganggap sifat-sifat Nabi Saw sebagai Sunnah, melainkan sebagai
Hadits, inilah yang membedakan mereka dengan para ahli Hadits yang menganggap sifat-
sifat Nabi juga sebagai Sunnah. Imam al-Syafi'i sebagaimana diriwayatkan oleh Muhammad
al-Hasan al-Fasi dalam al-Fikr al-Sami fi Tarikh al-Figh al-Islami berpendapat lain. Menurut
beliau apabila sebuah Hadits memiliki sanad (transmisi periwayatan) yang muttashil
(bersambung) kepada Nabi, dan sanad itu shahih (otentik), maka Hadits itu disebut Sunnah.
Dari keterangan Imam al-Syafi'i ini, dapat disimpulkan bahwa semua Sunnah pasti shahih,
dan tidak semua Hadits itu shahih.

Dalam tulisan ini sekedar untuk menjelaskan pembagiannya menjadi tasyri’iyyah dan
non-tasyri’iyyah. Seluruh umat islam, telah sepakat bahwa hadits merupakan salah satu
sumber ajaran islam. Keharusan mengikuti hadits bagi umat islam (baik berupa perintah
maupun larangan) sama halnya dengan kewajiban mengikuti Al-Qur’an. Hal ini karena hadits
merupakan mubayyin (penjelas) terhadap Al-Qur’an, karena Al-Qur'an merupakan dasar
hukum pertama, yang didalamnya berisi garis besar syariat.

Dengan demikian, antara hadits dengan Al-Qur’an memiliki kaitan sangat erat, untuk
memahami dan mengamalkannya tidak bisa dipisah-pisahkan atau berjalan sendiri-sendiri.
Dalil otoritas hadits sebagai salah satu sumber hukum islam terdapat dalam Al-Qur’an,
dalam hadits-hadits Rasulullah sendiri, juga menjadi konsensus (ijma’) para ulama’. Al-Qur’an
menerangkan tetang kewajiban seseorang untuk tetap teguh beriman kepada Allah SWT dan
Rasul-Nya. Iman kepada Rasul SAW sebagai utusan Allah SWT, merupakan satu keharusan
dan sekaligus kebutuhan setiap individu. Dengan demikian, Allah akan memperkokoh dan
memperbaiki keadaan mereka. Selain itu Allah memerintahkan umat islam agar percaya
kepada Rasul SAW, juga meyerukan agar mentaati segala bentuk perundang-undagan dan
peraturan yang dibawanya, baik berupa perintah maupun larangan. Tuntutan taat dan patuh
kepada Rasul SAW ini sama halnya tuntutan taat dan patuh kepada Allah SWT. Diantara ayat
Al-Qur’an yang berkenan dengan masalah ini. Firman Allah:

(7: o) Olaadl wuds dll 01 1925 1 die oSg Lag 09dsd Jguu )l (Sillog )

“Apa yang diberikan Rasul kepadamu, terimalah dan apa-apa yang dilarangnya,
maka tinggalkanlah. Dan bertaqwalah kepada Allah. Sesungguhnya Allah sangat keras
hukumannya-Nya”. (QS. Al-Hasyr: 7)

Selain berdasarkan ayat Al-Qur'an di atas, kedudukan hadits juga dapat dilihat
melalui hadits-hadits Rasul sendiri. Banyaknya hadits yang menggambarkan hal ini dan
menujukkan perlunya ketaatan kepada perintahnya. Dalam salah satu pesannya, berkenan

88


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah
Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96
Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

Jurndl Burhami

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024

dengan keharusan menjadikan hadits sebagai pedoman hidup disamping Al-Qur’an. Rasul
SAW bersabda sebagai berikut:

(Do olg)) Al gusy Dy dAlll DS Logy @iSuned O Lo sl Tgla3 o)) (pyal @aSud S35

Diriwayatkan oleh Malik bahwa Rasulullah SAW bersabda: Saya tinggalkan dua
perkara yang kamu tidak akan tersesat apabila berpegang pada keduanya: Yakni Kitabullah
(Al-Qur’an) dan sunnah Nabi-Nya (hadits). (HR. Malik).

Dalam hadits lain Rasulullah SAW bersabda:
(2912921 olg)) dxlgilb Lgde Tgsae (Suas oy crudgell sl )l elals divwg (oo (S

“Kalian Wajib berpegang teguh dengan sunah-ku dan sunah khulafa’ rasyidin yang
mendapat petunjuk. Berpegang teqguhlah kamu sekalian dengannya...”. (HR. Abu Daud).

Di samping itu, umat Islam telah sepakat menjadikan hadits sebagai salah satu dasar
hukum dalam beramal. Penerimaan mereka terhadap hadits seperti penerimaan mereka
terhadap Al-Qur’an, karena keduanya sama-sama dijadikan sebagai sumber hukum islam.
Kesepakatan umat islam dalam mempercayai, menerima dan mengamalkan segala
ketentuan yang tekandung di dalam hadits berlaku sepanjang zaman, sejak Rasulullah masih
hidup dan sepeninggalnya.

Segala yang diterima dari para generasi sebelumnya, kemudian diwariskan kepada
generasi berikutnya, baik semangat, sikap, maupun aktifitas mereka terhadap hadits Rasul
SAW. Berdasarkan beberapa argumentasi di atas, apabila sebuah Hadits telah memenuhi
syarat-syarat keshahihan sesuai dengan yang ditetapkan oleh para ulama’ hadits serta telah
dinyatakan shahih, maka para ulama sepakat bahwa ia memiliki otoritas sebagai sumber
syariat Islam, baik dalam masalah akidah, syariah, maupun akhlak. Sedang suatu hadits,
apabila ia telah dinyatakan dha'if, maka para ulama juga sepakat bahwa ia tidak memiliki
otoritas sebagai hujjah dalam akidah dan syariah.

Dari sini kita ketahui, bahwa secara keseluruhan menerima Hadits sebagai sumber
syariat dalam Islam. Dan kalaupun ada beberapa golongan atau individu yang mengkritik dan
menolak beberapa Hadits yang bertentangan dengan pemikiran mereka, maka hal itu tidak
berarti mereka menolak Hadits secara keseluruhan. Penolakan-penolakan tersebut dianggap
sebagai pendapat-pendapat pribadi yang tidak membawa pengaruh bagi otoritas kehujjahan
sebuah hadits.

Demikian halnya dengan pengklasifikasian hadits yang dilakukan oleh beberapa
ulama’ yang menggolongkan hadits menjadi hadits tasyri’iyyah dan non-tasyri’iyyah. Hadits
tasyri’iyyah dimaksudkan sebagai hadits yang menjadi sumber hukum islam. Sedang hadits

89


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah
Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96
Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

Jurndl Burhami

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024

non-tasyri’iyyah dimaksudkan sebagai hadits-hadits yang tidak mengandung hukum. Secara
langsung klaim seperti ini menjadikan sebagian hadits Nabi dianggap tidak memiliki otoritas
mengikat dalam menentukan hukum syari’at. Pengklasifikasian hadits seperti inipun banyak
mendapatkan kritikan dari ulama-ulama yang kontra dengan klaim tersebut.
. Pengertian Sunnah Non-Tasyri’iyyah

Istilah sunah non-tasyri’iyyah memang masih diperdebatkan, ada yang pro dengan
memberikan beberapa definisi dan ada yang kontra yang menganggap kalau istilah sunah
non-tasyri’iyyah itu tidak ada di masa salafus shalih (generasi awal Islam), itu hanya rekayasa
kaum modernis dan rasionalis. Menurut Sulaiman bin Shalih al-Khurasyi pembagian tersebut
merupakan bid’ah yang tidak pernah dikenal sebelumnya oleh ulama salaf. Tampaknya al-
Khurasyi tidak menelusuri persoalan ini secara serius sampai kepada masa sahabat, karena
ternyata sahabat telah lebih dahulu membicarakan tersebut. Namun mereka tidak
menggunakan istilah sunnah tasyri’iyyah dan non-tasyri’iyyah, tetapi menggunakan istilah
sunnah dan laisa bi sunnah.®

Namun setelah dilakukan kajian yang mendalam ada beberapa ulama vyang
mendukung pemahaman tentang adanya sunah non-tasyri’iyyah, namun mereka berbeda-
beda dalam mendefinisikan sunnah non-tasyri’iyyah ini. Ada beberpa istilah yang dipakai
para ulama yang dapat di katagorikan sunnah non-tasri’iyyah yaitu sunnah laisa fihi uswah
(sunnah yang tidak untuk diikuti), laisa fihi ta’assin (tidak mengandung hukum). Semua
istilah-istilah tersebut mengacu pada satu substansi yang sama yaitu ada hadits-hadits yang
tidak memiliki kekuatan hukum yang mengikat. Hadits-hadits inilah kemudian yang disebut
sebagai sunnah non-tasyri’iyyah. Hadits-hadits tersebut tidak memiliki otoritas untuk
dijadikan landasan hukum halal, haram, wajib, sunnah bahkan tidak pula mubah. Pada
tataran inilah banyak ulama’ kemudian yang pro dan kontra terhadap pembagian sunnah
menjadi sunnah tasyri’iyyah dan non-tasyri’iyyah.

. Ulama Yang Pro Sunah Non-Tasri’iyyah'®

Telah banyak para ulama’ yang telah membahas tentang terminology sunnah non-
tasyri’iyyah, mereka itu di antaranya adalah: Al Qarafi (684 H) dalam kitab al Furug dan Al
Hikam, As Saukani dalam Irsyadul Fuhul, Al Syirazi dalam al Luma’ Fi Ushulil Figh, Al Juwaini
dalam Al Burhan Fi Ushulil Figh, Al Ghazali dalam Al Mankhul, Syah Waliyullah Ad Dahlawi
(w. 1176 H) dalam Hujatul Balighah, Syaikh Rasyid Ridha, Syaikh Mahmud Salthut, Al Thahir
Ibnu ‘Asyur, Syaikh Abdul Wahab Khalaf, Dr. Muhammad Salim Al ‘Awwa, Dr. Yusuf Al
Qaradhawi.

® Tarmizi M. Jakfar, Otoritas Sunnah Non-Tasyri ‘iyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, him. 132
10 Tarmizi M. Jakfar, Otoritas Sunnah Non-Tasyri ‘iyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, him. 164.

90


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah
Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96
Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

Jurndl Burhami

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024

Di dalam buku “Otoritas Sunnah Non-Tasri’iyyah menurut Yusuf Al-Qaradhawi”
pembagian sunnah menjadi tasyri’iyyah dan non-tasyri’iyyah menurut al-Qaradhawi adalah
salah satu bentuk pemikiran yang moderat. Al Qaradhawi tidak ingin terjebak kedalam dua
kutub kelompok yang ekstrim dalam memahami sunnah. Sebagian kalangan ummat Islam
menganggap semua hadits adalah Tasri’iyyah sehingga semua hadits bersifat mutlak, segala
yang disandarkan kepada Rasulullah berupa sunnah adalah bersifat final dan harus dijadikan
dasar amalan tanpa nalar kritis sama sekali. Sedangkan yang satu lagi bersifat sekuler dimana
semua sunnah adalah bersifat nisbi, yang kemudian melahirkan faham ingkar sunnah dan
lain sebagainya. Dengan pengklasifikasian ini Al-Qaradhawi mencoba mengambil jalan
tengah.

Dalam buku tersebut juga dipaparkan hadits-hadits yang terkategori sunnah non-
tasyri’iyyah yang disebutkan oleh Al-Qaradhawi bahkan beliau menambahkan dengan
hadits-hadits lain selain sebagai rujukan utama. Sehingga beliau sampai pada kesimpulan
bahwa hadits-hadits tersebut memang senantiasa berhubungan dengan perkara-perkara
duniawi yang terkategori dalam lima hal yaitu: Perbuatan dan perkataan Nabi berdasarkan
pengalaman, perbuatan dan perkataan Nabi sebagai kepala Negara dan hakim, perintah dan
larangana Nabi yang bersifat anjuran, perbuatan murni Nabi, dan perbuatan nabi sebagai
manusia (al-fi’al al-jibilliy). Diantara hadits —hadits yang masuk kedalam katagori ini adalah
hadits tentang memakai tongkat ketika berkhutbah, tangga mimbar 3 tahap, memegang
pedang, berjenggot, bersorban, makan sambil lesehan, hukum bunuh bagi yang murtad,
penetapan nisab zakat lembu, strategi peperangan, pengobatan Nabi dll. Sebagian ulama
menganggap hadits-hadits tersebut tidak bersifat tasri’iyyah mutlak, namun bersifat non-
tasri’iyyah atau tidak mutlak tergantung kebijakan penguasa berdasarkan pertimbangan
kemaslahatan ummat.

. Ulama yang Kontra Sunnah Non-Tasyri’iyyah

Di samping ulama yang pro, banyak juga yang tidak sepakat dengan pembagian
sunnah Nabi menjadi sunnah tasyri’iyyah dan non-tasyri’iyyah ini. Ulama-ulama tersebut di
antaranya: Syaikh Sulaiman bin Salih al-Khurasyi, Syaikh Muhammad Ayyub Dihlawi, Syaikh
Muhammad Karam Syah, Syaikh Muhammad Said Hawwa, dan Syaikh Muhammad Assalafy.
Secara umum penolakan mereka adalah karena sunnah tasyri’iyyah atau non-tasyri’iyyah itu
adalah klasifikasi yang mengada-ada. Kalaupun misalnya hendak dibagi menjadi tasyri’iyyah
dan non-tasyri’iyyah batasannya haruslah jelas dengan kriteria dari hadits sendiri karena
yang berhak untuk mengklaim syariat atau bukan syariat adalah pembuat syariat itu sendiri
bukan otoritas para ulama.

Bahkan Sulaiman Shalih al-Khurasyi dalam bukunya Al-Qaradlawi Fil Mizan sampai
mengatakan bahwa apa yang dilakukan Yusuf al-Qaradhawi dengan membagi sunnah

91


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah
Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96
Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

Jurndl Burhami

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024

menjadi tasyri’iyyah dan non-tasyri’iyyah adalah bid’ah dlalalah. Bahkan dianggap sebagai
bentuk adopsi dari pemikiran yahudi dan nasrani yang memisahkan kehidupan
keberagamaan dengan kehidupan keduniawian. Syaikh Said Hawwa mengemukakan dalam
kitab Al-Islam Haulal Ushul Atsalatsah bahwa islam adalah agama yang sempurna dengan
adanya panutan dari pembawa risalah islam yang patut diikuti semua tingkah laku dan
contoh tauladan yang diberikan semampunya.

. Otoritas Sunnah Non-Tasyri’iyyah Menurut Yusuf Qaradlawi'?

Sebagai manusia yang hidup dan bergaul dengan anggota masyarakat, Nabi
Muhammad SAW telah berbicara dan berdiskusi dengan mereka tentang berbagai
persoalan, baik persoalan agama maupun dunia. Para ulama mempersoalkan apakah
pembicaraan, pendapat, dan perbuatan Nabi yang berkaitan dengan urusan duniawi
memiliki otoritas yang mengikat umat islam sebagaimana pembicaraan, pendapat dan
perbuatan Nabi tentang masalah agama? Banyak ulama telah menelaah persoalan tersebut
panjang lebar. Di antaranya adalah Yusuf Al-Qaradhawi yang telah melakukan telaah
terhadap hadits-hadits Rasulullah SAW hingga melahirkan kesimpulan, sunnah non-
tasyri’iyyah tidak mempunyai otoritas yang mengikat, baik yang bersifat berita, perintah
maupun larangan.

Kesimpulan demikian didapatkan Al-Qardhawi setelah ia mengamati sikap berlebihan
sebagian kelompok umat Islam. Kelompok pertama, yang oleh Al-Qardhawi disebut al-
Mugashshirun cendrung berpendapat mendekati pendapat kelompok sekuler, ingin
memisahkan urusan dunia dari campur tangan wahyu. Kelompok ini dikritik tajam oleh Al-
gardhawi, dan paham kelompok inilah yang patut dicurigai berasal dari Yahudi dan Nasrani
yang anti-Islam. Seperti yang dituduhkan oleh Sulaiman al-Khurasyi dan Busthami
Muhammad Sa’id.

Sementara kelompok kedua yang disebut al-Ghulat adalah golongan yang tidak
berfikir rasional atau kelompok yang pendapatnya lebih merupakan anggapan ketimbang
argument. Mereka terkesan menolak kenyataan bahwa nabi Muhammad adalah manusia
yang mempuyai kebiasaan seperti manusia lainnya.

Karena alasan itulah Al-Qardhawi terpanggil menyerukan umat Islam agar
membedakan sunnah yang datang dari nabi antara tasyri’iyyah dan non-tasyri’iyyah. Hanya
sunnah yang berkaitan dengan agama dan berasal dari wahyu yang dikatakan tasyri’iyyah,
sementara yang berkaitan dengan urusan dunia dan berasal dari sifat kemanusiaan dan
pendapat pribadi adalah sunnah non-tasyri’iyyah dan sifatnya tidak mengikat ummat Islam.

1 Tarmizi M. Jakfar, Otoritas Sunnah Non-Tasyri ‘iyyah Menurut Yusuf AlI-Qaradhawi, him. 237.

92


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah
Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96
Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

Jurndl Burhami

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024

Al-Qaradlawi rupanya begitu berpegang dengan hadits yang diriwayatkan oleh Aisyah
RA, tenang penyerbukan kurma yang dilarang oleh Nabi. Kemudian setelah masyarakat
madinah mengalami gagal panen karena tidak melakukan penyerbukan tersebut akhirnya
Nabi mengatakan bahwa apa yang beliau anjurkan sebelumnya untuk tidak melakukan
penyerbukan adalah pendapat beliau semata sehingga bisa benar bisa juga salah. Sehingga
diakhir hadits tersebut disebutkan Rasulullah bersabda: antum a’lamu bi umuri dunyakum
(kalian lebih mengetahui urusan duniawi kalian). Selengkapnya hadits tersebut berbunyi:
Oglazy digih Hglad TeNgn qinm Lo 1JUEd S5l (w9d) e pois phug ddle dlll oo dlil Jguny o iy
2318 05578 I 19 4318 1B Lt GllIS (i I Lo ¢ ey dde dll o i) Jgny S ik 5391 § ST
OB (394515 Mo Uy cuils Ll 31 ogriuadd cllId pgaiiy 0 5 01 1@ I plug dade il o dll Jgus)
(s 0l9) oz Iy <l e IS1 o) G b 19ded sl oy (S8 131 S

Aku berjalan bersama Rasulullah SAW melewati suatu kelompok orang yang sedang
memanjat pohon kurma. Rasulullah SAW bertanya: “apa yang mereka lakukan?”. Dijawab
bahwa mereka sedang melakukan penyerbukan kurma dengan membubuhkan serbuk jantan
pada putik betina sehingg” keduanya dapat dikawinkan. Rasulullah SAW bersabda: “saya
kira hal itu tidak perlu.” Talhah berkata kemudian mereka diberi tahu akan hal itu,
karenanya mereka tidak melakukannya lagi. Ketika Rasulullah diberi tahu bahwa hasil
mereka jelek maka beliau bersabda: “Apabila penyerbukan itu bermanfaat lakukanlah
karena waktu itu aku hanya mengira dan janganlah kalian menyalahkanku karena
perkiraanku. Tetapi apabila aku menceritakan sesuatu dari Allah azza wa jalla maka
ambillah karena saya tidak berdusta atas nama Allah azza wa jalla.” (HR. Muslim).

Dalam hadits lain yang diriwayatkan oleh Aisyah, Beliau juga bersabda: “Kalian lebih
mengetahui urusan dunia kalian.” (HR. Muslim)

Namun sayang, Al-Qardhawi tidak memberikan penjelasan tuntas apa yang ia maksud
dengan istilah non-tasyri’iyyah tersebut. la tidak menjelaskan istilah kontroversial ini, kecuali
menyebutkan sunnah non-tasyri’iyyah adalah sunnah yang tidak wajib diikuti dan ditaati.
Pernyataan seperti ini ternyata sangat problematis dan membingungkan karena
sebagaimana diketahui dari keterangan ulama’ ushul, bahwa sunnah Nabi ada yang bersifat
wajib, sunah, mubah, bahkan ada yang bersifat anjuran. Memang Al-Qardhawi pernah
menyatakan bahwa sunnah non-tasyri’iyyah adalah sunnah yang menunjukkan mubah.
Adapun sunnah non tasyri’iyyah yang diserukan Al-Qardhawi meliputi lima kriteria yaitu:

1. Perbuatan dan perkataan Nabi berdasarkan pengalaman.

2. Perbuatan dan perkataan Nabi sebagai kepala Negara dan hakim.
3. Perintah dan larangana Nabi yang bersifat anjuran.

4. Perbuatan murni (al-fi’'l al-mujarrad) Nabi.

93


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah
Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96

Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

Jurndl Burhami

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024

5. Perbuatan Nabi sebagai manusia (al-fi’al al-jibilliy).*

Apabila pada sebuah hadits atau sunnah terdapat salah satu dari kelima kriteria tersebut
maka hadits atau sunnah tersebut adalah non-tasyri’iyyah. Akan tetapi kriteria-kriteria di atas
masih terbuka peluang untuk dikritisi, karena menurut Al-Maududi, memisahkan tindakan
kemanusiaan dan kerasulan Nabi Muhammad bagaikan memisahkan susu dan air, karena
keduanya menyatu dalam satu keperibadian Nabi Muhammad Saw.

G. Sunnah Non-Tasyri’iyyah antara Adat Dan Ibadat

Kalau diteliti secara cermat, perbedaan pendapat antara ulama yang pro dan kontra
sunnah non-tasyri’iyyah terletak pada perbedaan pandangan tentang status hukum mubah
yang terkandung dalam sebuah sunnah. Karena mubah dalam pandangan ulama yang kontra
adalah mubah syari’at sedang dalam persfektif al-Qaradhawi dan ulama yang pro klaim
sunnah non-tasyri’iyyah adalah mubah rasional yang merupakan spontanitas Nabi dalam
menanggapi dan merespon suatu masalah. Al-Qaradlawi mengganggap bahwa dilaksanakan
atau tidak apa yang dilakukan nabi sebagai sunnah non-tasyri’iyyah tidak membawa
pengaruh apa-apa dari segi konsekuensi hukum. Anggapan ini kemudian berimplikasi pada
kurangnya semangat untuk melakukan sunnah-sunnah tersebut.

Dalam hal ini kalau dianalisa kritik terhadap Yusuf al-Qaradlawi tentang adanya
pemisahan urusan duniawi mendapat sedikit pembenaran. Hal ini karena pemisahan agama
dengan urusan keduniawian telah muncul terlebih dahulu pada agama samawi lainnya yaitu
yahudi dan nasrani. Hal inilah yang kemudian membuat mereka yang kontra diantaranya al-
Khurasy yang mengatakan bahwa pemikiran al-Qaradlawi adalah pemikiran yang mengikuti
pemahaman kaum yahudi dan nashrani. Walaupun sebenarnya mungkin beliau tidak
menginginkan maksud demikian dalam pembagian sunnah menjadi tasyri’iyyah dan non-
tasyri’iyyah.

Menurut pandangan penulis, klasifikasi tersebut sah-sah saja untuk diwacanakan.
Tetapi untuk kemudian disebarluaskan kepada masyarakat awam akan kurang relevan.
Karena bagi mereka apa yang datang dari Rasulullah semuanya adalah sunnah yang layak
untuk dijadikan ikutan termasuk dalam urusan duniawi sekalipun. Implikasi tersebut juga
akan mengakibatkan kurangnya semangat peneladanan mereka kepada Rasulullah SAW.
Dalam hal ini penulis sepakat dengan pendapat imam Al-Ghazali RA. Beliau secara umum
juga mengakui adanya sunnah yang hanya berkaitan dengan tabiat Rasulullah SAW sebagai
manusia biasa, tetapi beliau mengemukakan bahwa untuk betul-betul mencintai Rasulullah
hanya bisa diperoleh dengan mengikuti segala hal yang datang dari Rasulullah SAW. Berikut
pandangan Imam Al-Ghazali Rahimahullah dalam kitab Al-Arbain fi Ushuliddin:

12 Tarmizi M. Jakfar, Otoritas Sunnah Non-Tasyri ‘iyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, him. 276.

94


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah
Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96
Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

Jurndl Burhami

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024

“Ketahuilah bahwa kunci kebahagiaan adalah mengikuti sunnah dan meniru
Rasulullah Saw. Dalam segala tindakan, gerak diamnya, hingga cara makan, berdiri, tidur,
cara duduk dan cara berbicaranya. Saya tidak mengatakan bahwa hal itu dalam urusan
ibadah saja, karena tidak ada alasan untuk mengabaikan sunnah dalam aspek ini, tetapi
juga dalam semua aspek persoalan adat istiadat. Karena dengan cara demikianlah baru
tercapai namanya ittiba’ muthlag”.

Allah swt berfirman: “jika kamu benar-benar cinta kepada Allah, ikutilah aku pasti
Allah akan mencintaimu” (QS Ali Imran 29).

Allah swt juga berfirman:“apa yang diberikan Rasul kepadamu terimalah, dan apa
yang dilarangnya bagimu tinggalkanlah.” (QS Al-Hasyr 7)

Menurut hemat penulis bahwa walaupun sunnah tersebut adalah sunnah non-
tasyri’iyyah yang menurut al-Qaradhawi dan beberapa ulama yang pro klaim sunnah non-
tasyri’‘iyyah bahwa sunnah jenis ini tidak memiliki otoritas dalam syari’at sehingga tidak
berkaitan dengan pahala dan dosa, tetapi kalau sunnah ini diamalkan semata-mata untuk
taglid kepada Rasulullah SAW dengan tidak membebani diri maka itu akan terhitung sebagai
ibadah karena telah dianggap mengikuti Rasulullah SAW. Misalnya saja dalam salah satu
kasus yang dianggap non tasyri’iyyah bahwa Rasululah SAW senantiasa mendahulukan kaki
kanan untuk masuk ke masjid ataupun ke rumah beliau, makan dengan tangan kanan,
Mendahulukan kaki kiri ketika hendak masuk ke kamar mandi dan sebagainya.

Kadang-kadang pula sebuah sunnah yang datang dari Rasulullah SAW tersebut
membawa manfaat untuk kemaslahatan misalnya hadits tentang minum sambil berdiri yang
beliau larang. Ternyata mengandung manfaat bagi kesehatan bahwa kalau kita minum
sambil berdiri maka akan mudah terkena penyakit. Apabila kita tinggalkan hal tersebut
dengan niat untuk mengikuti Rasulullah dan menjaga kesehatan apakah tidak dihitung
ibadah dan membawa ganjaran pahala. Deskripsi di atas menurut penulis jelas mendapat
pahala dan dihitung ibadah. Karena niat yang tulus dari pelakunya jelas akan mendatangkan
ganjaran.

Disinilah seharusnya titik temu antara pemikiran al-Qaradlawi dengan ulama-ulama
yang kontra dengan klaim sunnah non-tasyri’iyyah yaitu semua sunnah yang datang dari
Rasulullah SAW terutama sunnah tasyri’iyyah ataupun sunnah non-tasyri’iyyah sekalipun
kalau diamalkan semampunya yang tidak membebani diri dengan niat mengikuti Rasulullah,
dan rasa cinta kepada beliau akan terhitung sebagai ibadah dalam rangka tagarrub ‘ilallah.

Kesimpulan
Akhirnya, mungkin para cendekiawan muslim perlu untuk menyerukan kepada orang yang
beramal dengan sunnah agar mengetahui klasifikasi sunnah menjadi sunnah tasyri’iyah dan

95


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

JURNAL BURHANI: Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah
Vol. 4 No. 2 (2024) | ISSN:2808-9138 (online) | pp. 81-96
Kajian Penelitian Hukum dan Muamalah https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

Jurndl Burhami

Riwayat Artikel: Diterima: 05-12-2024, Disetujui: 08-12-2024, Diterbitkan: 19-12-2024

non-tasyri’iyyah ini. Terutama yang berkaitan dengan jenis sunnah non-tasyri’iyyah ini. Tanpa
mengetahuiya, orang yang terlalu bersemangat mengamalkan sunnah boleh jadi akan
memaksakan diri untuk melaksanakan semua yang datang dari Nabi, termasuk yang murni
datang dari sifat kemanusiaan beliau, bahkan yang dilakukan secara kebetulan sekalipun,
padahal tidak dimaksudkan sbagai syari’at. Semangat yang berlebihan mengikuti Nabi tanpa
pemilahan seperti ini akan memperbanyak beban taklif yang tidak disyari’atkan oleh nabi
sendiri.

Dengan kata lain, memandang sunnah non-tasyri’iyyah sebagai sunnah tasyri’iyyah atau
sebaliknya akan menimbulkan kesulitan bagi ummat islam sendiri. Dengan mengetahuinya,
maka sunnah akan ditempatkan pada posisi yang tepat sebagai pegangan hidup yang sebisa
mungkin dilakukan dengan tidak memaksakan diri untuk melaksan nya karena
menganggapnya sebagai wajib kepada perbuatan Nabi Saw. Dengan kata lain diperlukan sikap
moderat untuk mengamalkan sunnah-sunnah tersebut secara menyeluruh tanpa harus
membebani diri. Bukankah agama itu adalah jalan kemudahan bagi para pemeluknya.

Daftar Pustaka

Jakfar, Tarmizi M., Otoritas Sunnah Non-Tasyri’iyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, Jogjakarta:
Ar-Ruzz Media, 2011.

Tarmizi M. Jakfar, Otoritas Sunnah Non-Tasyri ‘iyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi, (Jogjakarta:
Ar-Ruzz Media, 2011.

‘Isham Talimah, Manhaj Figih Yusuf al-Qaradhawi, terj. Samson Rahman, (Jakarta: Pustaka al-
Kautsar, 2001), him. 3. Secara geografis desa ini terletak persis antara kota Thantha,
ibu kota provinsi Al-Gharbiyyah, dan kota Al-Mahallah Al-Kubra, sebuah kota
kabupaten (markaz) paling terkenal di provinsi Al-Gharbiyyah, yang berjarak sekitar
21 kilometer dari Thantha dan 9 kilometer dari Al-Mahallah Al-Kubra. Semula desa
tempat kelahiran Al-Qaradhawi ini bernama Shafth al-Qudur, namun ia tidak tahu
kapan berubah nama menjadi Shafth al-Turab. Demikian pula nama Shafth al-Turab
yang sekarang ini, pada awalnya bernama Shafth Abi Turab, kemudian kata abi-nya
dibuang, sehingga ia dikenal dengan Shafth Turab. Al-Qaradhawi, Ibn al-Qaryah wa
al-Kuttab, Kairo: Dar al-Syurug, 2002.

Tarmizi M. Jakfar, Otoritas Sunnah Non-Tasyri ‘iyyah Menurut Yusuf Al-Qaradhawi.

96


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20211115530609639
https://ejournal.alfattah.ac.id/index.php/JB

